
Н
А

Ш
А

 В
Е

Р
А

 №
 3

 (
1

0
9

) 
2

0
2

4

№ 3 (109) 2024

Святая Канстанцыя. 
Палатно, алей. 186х92. Пасля 1825 г.

Нацыянальны мастацкі музей Рэспублікі Беларусь.



Па просьбе Найдастойнейшага Алега Буткевіча, Біскупа Віцебскага, прадстаўленай у лісце 
ад 22 лістапада 2023 года з хадайніцтвамі і пажаданнямі духавенства і вернікаў, 

Дыкастэрыя Божага Культу і Дысцыпліны Сакрамэнтаў на моцы асаблівых паўнамоцтваў, 
дадзеных ёй Найвышэйшым Пантыфікам Францішкам, санктуарыю ў горадзе Браслаў, 

прысвечанаму Богу ў гонар Нараджэння Найсвяцейшай Панны Марыі, ахвотна надае тытул 
і годнасць малой базылікі з усімі правамі і наступствамі, а таксама літургічнымі прывілеямі, 
якія змяшчаюцца ў Дэкрэце De Titulo Basilicæ Minoris, апублікаваным 9 лістапада 1989 года.

Усе іншыя супярэчныя пастановы не маюць моцы.

З сядзібы Дыкастэрыі Божага Культу і Дысцыпліны Сакрамэнтаў, 23 мая 2024 года,

 Кардынал Артур Рошэ
Прэфект

 Віторыё Франчэско Віёла ОFМ
Арцыбіскуп Сакратар

Творы Майсея Сляпяна 

«Вуліца ў Вільні». Папера, аловак. 
Малюнак з часопіса «Солнце России». 

1912 г., № 52.

«Званіца». Папера, аловак. 
Малюнак з часопіса «Солнце России». 

1912 г., № 52.

 «Цішыня» (касцёл у Вішневе), палатно, алей, 1923 г.
Нацыянальны мастацкі музей Рэспублікі Беларусь. 



Рэдакцыйная рада: 
арцыбіскуп Юзаф Станеўскі, Мітрапаліт Мінска-Магілёўскі, 
арцыбіскуп Тадэвуш Кандрусевіч, біскуп Юрый Касабуцкі,
кс. Аляксандр Амяльчэня, Ірына Багдановіч, Данута Бічэль, кс. Юры Быкаў, 
Аксана Данільчык, Ірына Жарнасек, Алесь Жлутка, Лідзія Камінская, 
Аліна Новікава, Марына Пашук, кс. Дзмітрый Пухальскі (касцёльны кансультант), 
Аркадзь Шпунт. 
Галоўны рэдактар — Крыстына  Лялько.
Мастацкі рэдактар — Уладзімір Вішнеўскі. 
Тэхнічны рэдактар — Алег Глекаў.

2

7

10

14

20

26

36

40

44

48

51

54

56

58

У  н у м а р ы  3 / 2 0 2 4

Юбілеі
«БЫЦЬ СВЕДКАМ ЛЮБОВІ»
Інтэрв’ю Крыстыны ЛЯЛЬКО
з біскупам Аляксандрам ЯШЭЎСКІМ, 
генеральным вікарыем 
Мінска-Магілёўскай архідыяцэзіі

Асобы
Кс. Робэрт СКШЫПЧАК 
ПАТРАБАВАЛЬНЫ ПАПА

Гісторыя
Ігар СУРМАЧЭЎСКІ
ВЯЛІКАЕ ІТАЛЬЯНСКАЕ ПАДАРОЖЖА ЯНА ПАЦА 
(1597–1598 гг.)

Спадчына
Галіна ФЛІКОП-СВІТА 
ІКОНЫ Ў ХАЦЕ БЕЛАРУСАЎ

Постаці
Сяргей ЧЫГРЫН 
ПЕРШЫЯ АЙЦЫ ЕЗУІТЫ Ў АЛЬБЯРЦІНЕ

Спадчына
Алесь ЖЛУТКА 
ДОКТАР ФРАНЦІШАК І ДОКТАР ЛЮТЭР: 
СУСТРЭЧА Ў ВІТЭНБЭРГУ

Мастацтва
Дзмітрый МОНІЧ 
АБРАЗ ЯНА ДАМЕЛЯ З НЯСВІЖСКАГА 
ФАРНАГА КАСЦЁЛА Ў ЗБОРЫ НАЦЫЯНАЛЬНАГА 
МАСТАЦКАГА МУЗЕЯ РЭСПУБЛІКІ БЕЛАРУСЬ: 
ПЫТАННІ АТРЫБУЦЫІ

Надзея УСАВА 
КАСЦЁЛ У ВІШНЕВЕ 
НА КАРЦІНЕ МАЙСЕЯ СЛЯПЯНА «ЦІШЫНЯ»

Інтэрв’ю
«ЗЛІЕЦЦА ДУХ МОЙ З ДАЛЛЮ СПЕЎНАЙ»
Гутарка Аксаны ДАНІЛЬЧЫК 
з Раісай БАРАВІКОВАЙ 

Пераклады
Павал Орсаг ГВЕЗДАСЛАЎ 
«КРЫВАВЫЯ САНЕТЫ»

Літаратура
Леанід ДРАНЬКО-МАЙСЮК 
УРЫВАК З «ПАМЯТНАЙ КНІЖКІ»

Усевалад СЦЕБУРАКА 
ВЕРШЫ

Дэбют
Магдалена ЛАЕЎСКАЯ 
ВЕРШЫ

Пераклады
Луіджы ПІРАНДЭЛА 
ЛІМОНЫ З СІЦЫЛІІ

*  *  *
Адным з найважнейшых аспектаў жыцця Касцёла 

з’яўляецца супольнасць. У сучасным свеце, дзе інды-

відуалізм і самастойнасць часта ставяцца на першае 

месца, нам варта памятаць пра сілу і значэнне суполь-

насці. Кожны з нас мае патрэбу ў падтрымцы, малітве 

і дапамозе ад іншых. Будуем супольнасці, дзе кожны 

будзе адчуваць сябе любімым і патрэбным.

Біскуп Аляксандр Яшэўскі



Ю б і л е і

— Ваша Эксцэленцыя, юбі-
лей — гэта заўсёды добрая нагода 
асэнсаваць пройдзены шлях і 
вярнуцца ў думках да яго пачат-
ку, да вытокаў. Распавядзіце, 
калі ласка, пра пачатак свайго 
жыццёвага шляху, пра вытокі 
паклікання.

— Юбілей сапраўды з’яўляец-
ца цудоўнай нагодай для розду му 
пра мінулае і аналізу пройдзе-
нага шляху. Калі разважаць пра 
пачатак майго жыццёвага шляху 
і вытокі майго паклікання, то ўсё 
пачыналася з майго дзяцінства 
і сям’і.

Нарадзіўся я ў Смаргоні, у 
пабожнай сям’і, дзе жыццё было 
прасякнута верай і працай. Мае 
бацькі былі простымі людзьмі, 
але яны мелі глыбокую веру 
і вялікую любоў да жыцця. З 
малых гадоў яны прывівалі мне 
каштоўнасці, якія сталі асновай 
майго жыцця: павагу да людзей, 
працавітасць, імкненне да ведаў 
і імкненне дапамагаць іншым.

Важнай часткай майго дзя-
цінства быў касцёл. Я памятаю, 
як зусім маленькім хлопчыкам 
я хадзіў у Баруны з маёй бабу-
ляй. Гэтыя наведванні былі не 

толькі духоўнымі падзеямі, але 
і сямейнымі. У сценах касцёла я 
адчуваў нешта невымоўнае, глы-
бокае і моцнае. Гэта адчуванне 
перарасло ў жаданне служыць 
Богу і людзям.

Вучоба ў школе была не толькі 
часам набыцця ведаў, але і пошу-
кам свайго шляху. Я шмат чытаў, 
сустракаўся з рознымі людзьмі, 
удзельнічаў у жыцці школы. Усё 
гэта дапамагала мне лепш разу-
мець сябе і навакольны свет.

Мае духоўныя настаўнікі і 
дарадцы адыгралі вялікую ролю 
ў маім развіцці: яны дапамаглі 
мне ўбачыць маё пакліканне і 
даверылі мне першыя сур’ёзныя 
абавязкі. Менавіта іх падтрымка 
і вера ў мяне сталі ключавымі 
ў маім духоўным росце. Такім 
чынам, пачатак майго жыццё-
вага шляху быў прасякнуты 
любоўю, верай і натхненнем ад 
блізкіх людзей. Гэтыя вытокі і 
сёння кіруюць маімі дзеяннямі 
і рашэннямі, дапамагаючы мне 
заставацца верным сваім прын-
цыпам і ідэалам.

— Вы ўжо ў 17-гадовым узросце 
зрабілі свой выбар — уступілі ў 

салезіянскі навіцыят. Чаму ме-
навіта туды?

— Маё рашэнне ўступіць у са-
лезіянскі навіцыят у 17-гадовым 
узросце было асэнсаваным і глы-
бока прадуманым. Для мяне гэта 
быў натуральны крок, які ўзнік з 
некалькіх важных прычынаў.

Па-першае, салезіянская ха-
рызма, заснаваная на прынцы-
пах святога Яна Боска, вельмі 
адпавядала маім унутраным 
памкненням і каштоўнасцям. Я 
быў уражаны ягоным жыццёвым 
шляхам і намаганнямі ў выха-
ванні моладзі, асабліва дзяцей 
са складанымі жыццёвымі аб-
ставінамі. Ідэя дапамагаць мала-
дым людзям знайсці свой шлях у 
жыцці праз адукацыю, выхаван-
не і духоўную падтрымку была 
вельмі блізкай маім уласным 
памкненням. Па-другое, у маім 
асяроддзі былі людзі, звязаныя 
з салезіянскім рухам, якія былі 
для мяне прыкладамі натхнення і 
адданасці сваёй справе. Гэта мой 
першы пробашч ксёндз Генрых 
Куляшэвіч і ксёндз канонік Юзаф 
Занеўскі. Іх жыццёвы вопыт і 
сведчанні практычнай любові 
да бліжняга мелі на мяне вялікі 

«Быць 
сведкам любові» 
6 жніўня, у свята Перамянення Пана, адзначыў свой залаты 

юбілей дапаможны біскуп і генеральны вікарый Мінска-Магілёўскай 
архідыяцэзіі Аляксандр Яшэўскі.

З гэтай нагоды з вялікаю радасцю і ўдзячнасцю друкуем інтэрв’ю 
з Яго Эксцэленцыяй і зычым шаноўнаму юбіляру, каб моц Божага 
слова, якое ён нястомна абвяшчае, перамяняла нашыя сэрцы.

2 
НАША ВЕРА 3/2024



Ю б і л е і

ўплыў. Я бачыў, як яны працу-
юць з моладдзю, і гэтае служэнне 
здавался мне вельмі важным і 
патрэбным.

Акрамя таго, у салезіянскіх 
супольнасцях я адчуваў сябе як 
дома. Тут панавала атмасфера 
братэрства, узаемнай падтрымкі 
і супольнага імкнення да лепшага 
свету. Гэта была тая абстаноўка, 
у якой я мог развівацца духоўна 
і асабіста, а таксама рэаліза-
ваць свае таленты і здольнасці ў 
служэнні іншым. Такім чынам, 
выбар уступіць у салезіянскі 
навіцыят быў натуральным пра-
цягам маіх духоўных пошукаў і 
імкненняў. Я адчуваў, што гэта 
шлях, па якім мяне вядзе Бог, і 
што тут я змагу рэалізаваць сваё 
пакліканне найбольш поўна і 
эфектыўна.

— У 2021 годзе ў нашым вы-
давецтве выйшла цікавая кніга 
ксяндза салезіяніна Артура Ляш-
неўскага «Ахопленыя надзеяй» да 
100-годдзя служэння салезіянаў у 
Беларусі. Што, на Вашу думку, 
найбольш важнае і вызначальнае 
ў гэтым служэнні?

— Кніга ксяндза Артура Ляш-
неўскага «Ахопленыя надзеяй» 
сапраўды важнае юбілейнае 
выданне, якое адлюстроўвае 
значнасць і гісторыю служэння 
салезіянаў у Беларусі. На мой 
погляд, ёсць некалькі ключавых 
аспектаў, якія можна лічыць най-
больш вызначальнымі ў гэтым 
служэнні.

1. Адукацыя і выхаванне мо-
ладзі: салезіяне заўсёды надавалі 
вялікую ўвагу адукацыі і выха-
ванню маладых людзей. Такі па-
дыход заснаваны на прынцыпах 
святога Яна Боска, які лічыў, што 
найлепшы спосаб дапамагчы 
маладым людзям — гэта даць ім 
добрую адукацыю і выхаванне. 
У Беларусі салезіяне ў мінулым 
стварылі мноства школаў, наву-
чальных установаў і моладзевых 
цэнтраў, якія дапамагалі мала-
дым людзям развівацца і знайсці 
свой шлях у жыцці. 

2. Сацыяльная дапамога: са-
лезіяне заўсёды былі актыўнымі 
ў сацыяльнай сферы, дапамага-
ючы тым, хто апынуўся ў цяжкіх 
жыццёвых сітуацыях. Іх праца з 
дзецьмі-сіротамі, беднымі і хво-
рымі з’яўляецца важным аспек-
там іх служэння. Гэтая дапамога 
не толькі матэрыяльная, але і 
духоўная, што робіць яе яшчэ 
больш значнай.

3. Духоўнае выхаванне і еван-
гелізацыя: асноўнай мэтай са-
лезіянскага служэння з’яўляецца 
духоўнае выхаванне і евангелі-
зацыя. Яны імкнуцца не толькі 
навучыць і дапамагчы, але і 
накіраваць маладых людзей да 
Бога, даць ім духоўныя арыен-
ціры і падтрымку ў веры. Гэтае 
служэнне асабліва важнае ў 
свеце, дзе многія маладыя людзі 
шукаюць сэнс і мэту ў жыцці.

4. Супольнасць і братэрства: 
салезіянскія супольнасці заў-
сёды былі месцам, дзе пануе 
атмасфера ўзаемнай падтрымкі 
і братэрства. Гэта стварае аса-
блівую абстаноўку, у якой кож-
ны можа адчуваць сябе часткай 
вялікай сям’і, дзе яго любяць і 
падтрымліваюць. Гэта вельмі 
важна для маладых людзей, якія 
часта адчуваюць сябе самотнымі 
і разгубленымі.

5. Захаванне і развіццё куль-
турнай і духоўнай спадчыны: 
салезіяне ў Беларусі захоўваюць 
і развіваюць культурную і ду-
хоўную спадчыну краіны, спры-
яючы ўмацаванню ідэнтычнасці 
і самасвядомасці народа. Іх дзей-
насць у гэтым напрамку спрыяе 
развіццю грамадства і падтрым-
лівае культурную разнастай-
насць. Усё гэта разам стварае мо-
цны фундамент, на якім будуецца 
служэнне салезіянаў у Беларусі. 
Іх праца мае вялікае значэнне для 
развіцця грамадства і фармаван-
ня новага пакалення, якое мае 
моцныя духоўныя і маральныя 
каштоўнасці.

— У салезіянскім законе ёсць 
адзін дзень, які называецца «прак-

тыкаю добрай смерці». Раскажы-
це, калі ласка, пра гэтую «прак-
тыку», у чым яе сутнасць?

— «Практыка добрай смерці» 
ў салезіянскай кангрэгацыі — 
гэта асаблівая традыцыя, якая 
мае глыбокі духоўны сэнс. Мэта 
гэтай практыкі — падрыхтоўка 
да моманту смерці па-салезіян-
ску, каб мы маглі сустрэць яе 
з чыстаю душою, спакойным 
сэрцам і глыбокаю вераю. Гэта 
дапамагае нам жыць кожны 
дзень з усведамленнем таго, што 
кожны момант каштоўны, і што 
трэба жыць так, быццам кожны 
дзень можа стаць апошнім. Гэта 
практыка не толькі ўзмацняе 
духоўнасць, але і фармуе больш 
адказнае і сэнсоўнае жыццё. 
Такім чынам, «практыка добрай 
смерці» ў салезіянскім законе 
служыць важным элементам 
духоўнага жыцця, дапамагаючы 
салезіянам заставацца вернымі 
сваім абяцанням і жыць у паста-
яннай гатоўнасці да сустрэчы з 
Богам.

Вось асноўныя аспекты гэтай 
практыкі:

1. Духоўнае разважанне: са-
лезіяне ў гэты дзень праводзяць 
час у разважанні пра свае жыц-
цёвыя шляхі, аналізуючы свае 
ўчынкі, думкі і намеры. Гэта час 
для самакантролю і духоўнага 
разважання пра тое, ці жывуць 
яны ў адпаведнасці са сваімі 
абяцаннямі і прынцыпамі, ці га-
товыя яны сустрэць смерць, калі 
яна прыйдзе.

2. Споведзь і пакаянне: важ-
най часткай гэтага дня з’яўляец-
ца споведзь. Салезіяне імкнуцца 
ачысціць сваю душу ад грахоў, 
каб быць гатовымі да сустрэчы 
з Богам. Гэта ўключае ў сябе 
глыбокае пакаянне і шчырую 
малітву.

3. Аднаўленне веры і аддана-
сці: «практыка добрай смерці» 
таксама з’яўляецца часам для 
аднаўлення веры і адданасці Богу. 
Салезіяне пацвярджаюць свае 
абяцанні і гатоўнасць служыць 
Богу і людзям. Яны моляцца аб 

3
НАША ВЕРА 3/2024



моцы і ласцы, каб працягваць сваё 
служэнне з вераю і адданасцю.

4. Малітва за памерлых: у гэты 
дзень салезіяне таксама моляцца 
за памерлых, асаблівым чынам 
за памерлых сабратоў, просячы 
Бога аб супакоі іх душаў. Гэта 
частка шырокай салідарнасці з 
усёю супольнасцю вернікаў, жы-
вымі і памерлымі.

5. Рэфлексія над мімалётнас-
цю жыцця: гэта таксама добрая 
нагода разважаць пра мімалёт-
насць жыцця і важнасць кожнага 
яго моманту. Салезіяне разу-
меюць, што жыццё кароткае, і 
імкнуцца выкарыстаць яго для 
добрых справаў і служэння.

— Ваша Эксцэленцыя, на пра-
цягу пяці гадоў Вы былі стар-
шынёю катэхетычнага аддзела 
Мінска-Магілёўскай архідыяцэзіі, 
а таксама ўваходзілі ў склад 
катэхетычнай камісіі пры ККББ 
у Беларусі. Як Вы ацэньваеце 
стан катэхізацыі ў нашым пар-
тыкулярным Касцёле?

— Дзякуй за гэта пытанне. 
Будучы старшынёю катэхетыч-
нага аддзела Мінска-Магілёўскай 
архідыяцэзіі і членам катэхетыч-
най камісіі пры Канферэнцыі 
Каталіцкіх Біскупаў Беларусі, я 
меў магчымасць глыбока ацаніць 
стан катэхізацыі ў нашым парты-

кулярным Касцёле. На падставе 
свайго досведу я магу вылучыць 
некалькі ключавых аспектаў і 
кірункаў для далейшага развіцця.

Пазітыўныя бакі:
1. Актыўнасць і энтузіязм 

катэхетаў: у многіх парафіях 
нашы катэхеты вылучаюцца 
вялікай адданасцю і энтузіязмам. 
Яны прысвячаюць шмат часу і на-
маганняў на тое, каб перада ваць 
веру і маральныя каштоўнасці 
моладзі і дарослым. Іх роля вельмі 
важная ў фармаванні вернікаў.

2. Розныя формы катэхізацыі: 
у нашым Касцёле існуюць разна-
стайныя формы катэхізацыі — ад 
класічных заняткаў у парафіях да 
летніх лагераў, рэкалекцый і тэ-
матычных сустрэчаў. Гэта дазва-
ляе ахапіць розныя ўзроставыя 
і сацыяльныя групы, забяспеч-
ваючы комплексны падыход да 
навучання веры.

3. Дапаможнікі і матэрыялы: 
за апошнія гады былі распра-
цаваны і выдадзены шматлікія 
катэхетычныя дапаможнікі і 
матэрыялы, якія дапамагаюць 
катэхетам у іх працы. Гэта спры-
яе павышэнню якасці катэхіза-
цыі і робіць яе больш даступнай 
і зразумелай для вернікаў.

Выклікі:
1. Падрыхтоўка катэхетаў: 

нягледзячы на высокі ўзровень 

адданасці, многія катэхеты суты-
каюцца з недахопам прафесійнай 
падрыхтоўкі і навучання. Пра-
грамы падрыхтоўкі катэхетаў 
трэба пастаянна абнаўляць і 
ўдасканальваць, каб яны маглі 
атрымліваць найноўшыя веды і 
метады катэхізацыі.

2. Моладзевая катэхізацыя: 
моладзь часта сутыкаецца з 
выклікамі сучаснага свету, якія 
ўплываюць на яе веру і каштоў-
насці. Неабходна распрацоўваць 
спецыяльныя праграмы, адап-
таваныя да патрэбаў моладзі, 
каб дапамагаць ёй знайсці свае 
духоўныя карані ў сучасных 
умовах.

3. Удзел сем’яў у катэхізацыі: 
катэхізацыя не павінна абмяжоў-
вацца сценамі парафій. Важна 
ўключаць у гэты працэс сем’і, 
каб бацькі і дзеці маглі разам 
развіваць сваю веру. Гэта патра-
буе развіцця праграм сямейнай 
катэхізацыі і актыўнага ўдзелу 
бацькоў у рэлігійным жыцці 
дзяцей.

4. Інтэграцыя сучасных тэх-
налогій: сучасныя тэхналогіі 
адкрываюць новыя магчымасці 
для катэхізацыі. Інтэрнэт, сацы-
яльныя сеткі і лічбавыя платфор-
мы могуць стаць эфектыўнымі 
інструментамі для пашырэння 
нашай аўдыторыі і катэхетычных 
матэрыялаў. У цэлым стан катэхі-
зацыі ў нашым партыкулярным 
Касцёле можна лічыць добрым, 
але ёсць шмат магчымасцяў 
для яе далейшага развіцця і па-
ляпшэння. Праз актыўную працу 
катэхетаў, пастаяннае навучанне, 
уключэнне сем’яў і выкары-
станне сучасных тэхналогій 
мы можам забяспечыць больш 
эфектыўнае і глыбокае навучан-
не веры, якое будзе адказваць на 
выклікі сучаснага свету.

—  На ш а  з я м л я  шчо д р а 
палітая крывёю мучанікаў, у 
тым ліку і духоўных асобаў, так-
сама і з салезіянскай супольнасці. 
Свой мучаніцкі шлях і сваё вы-

Ю б і л е і

4 
НАША ВЕРА 3/2024



прабаванне на вернасць Хрысту 
прайшлі і Вашы папярэднікі на 
магілёўскай катэдры: арцыбіскуп 
Эдвард Роп, арцыбіскуп Ян Це-
пляк, біскуп Баляслаў Слосканс, 
не кажучы ўжо пра Сведку веры — 
кардынала Казіміра Свёнтка. Як 
іх сведчанні могуць дапамагчы 
нам, сучасным католікам, быць 
вернымі Хрысту і Касцёлу ў са-
мых розных абставінах?

— Сведчанні мучанікаў, такіх 
як арцыбіскуп Эдвард Роп, ар-
цыбіскуп Ян Цепляк, біскуп 
Баляслаў Слосканс, Сведка веры 
кардынал Казімір Свёнтэк, а 
таксама салезіянскіх мучанікаў 
і мучанікаў з іншых манаскіх су-
польнасцяў беларускай зямлі — 
гэта моцная крыніца натхнення 
для сучасных католікаў. Іх жыццё 
і мучаніцкі шлях маюць вялікае 
значэнне для нашага разумення 
вернасці Хрысту і Касцёлу. Вось, 
паводле маёй думкі, некалькі 
аспектаў, як іх сведчанні могуць 
дапамагчы нам быць вернымі ў 
самых розных абставінах:

Сіла веры і адвага.
Мучанікі паказалі прыклад 

непахіснай веры і адвагі, нават 
перад тварам смяротнай небя-
спекі. Яны нагадваюць нам, што 
сапраўдная вера не ведае страху і 
гатовая да ахвяры. Гэты прыклад 
можа натхняць нас быць больш 
смелымі ў абароне нашай веры і 
хрысціянскіх прынцыпаў у што-
дзённым жыцці.

Вернасць да канца.
Іх вернасць Хрысту і Касцёлу, 

нягледзячы на пераслед і пакуты, 
вучыць нас вытрымцы і вернасці 
да канца. У сучасным свеце, дзе 
адчуваецца недахоп пастаянства, 
іх прыклад можа дапамагчы нам 
заставацца вернымі нашым абя-
цанням і прынцыпам, незалежна 
ад абставінаў.

Сведчанне любові 
і праба чэння.
Мучанікі часта сведчылі лю-

боў і прабачэнне нават да тых, 
хто іх пераследаваў. Гэтае свед-
чанне паказвае нам, што са-

праўдная хрысціянская любоў 
і прабачэнне не маюць межаў. 
Мы можам вучыцца прабачаць і 
любіць нават у цяжкіх сітуацыях, 
следуючы іх прыкладу.

Сіла малітвы 
і духоўная глыбіня.
Іх жыццё было прасякнута 

малітвай і глыбокаю духоўнасцю. 
Яны знаходзілі сілы і натхненне ў 
адносінах з Богам, што дапамага-
ла ім вытрымаць цяжкія выпра-
баванні. Іх прыклад можа вучыць 
нас важнасці малітвы і духоўнага 
жыцця як крыніцы сілы і спакою 
ў складаных сітуацыях.

Супольнасць і падтрымка.
Мучанікі часта знаходзілі 

падтрымку і сілу ў супольнасці 
вернікаў. Іх жыццё нагадвае 
нам пра важнасць супольнасці і 
ўзаемнай падтрымкі на нашым 
духоўным шляху. Сёння гэта 
можа быць асабліва важна, каб не 
адчуваць сябе адзінокімі ў веры і 
мець падтрымку ў цяжкія часы.

Аднаўленне гістарычнай 
памяці.
Захаванне памяці пра му-

чанікаў і іх сведчанні дапама-
гаюць нам асэнсаваць і цаніць на-
шыя духоўныя карані і спадчыну. 
Гэта ўмацоўвае нашу ідэнтычна-
сць і натхняе на вытрываласць у 
веры.

Такім чынам, сведчанні му-
чанікаў вучаць нас, што быць 

верным Хрысту і Касцёлу азна-
чае не толькі трымацца нашай 
веры ў штодзённым жыцці, але 
і быць гатовымі на вялікія ахвя-
ры дзеля яе. Іх жыццёвы шлях 
з’яўляецца для нас жывым пры-
кладам, як жыць верай у самых 
розных абставінах, шукаючы 
натхнення і сілы ў адносінах 
з Богам.

— Юбілей — гэта не толькі 
падвядзенне вынікаў пэўнага 
жыццёвага шляху, але і позірк 
у будучыню. Якой яна бачыцца 
Вам, Эксцэленцыя, якія Вашы 
планы і надзеі?

— Юбілей сапраўды з’яўля-
ецца часам для роздумаў і асэн-
савання пройдзенага шляху, але 
гэта таксама магчымасць пагля-
дзець у будучыню з вялікай над-
зеяй. На мой погляд, будучыня 
павінна быць часам працяглага 
развіцця і ўдасканалення ў роз-
ных сферах жыцця Касцёла.

У планах на будучыню:
1. Умацаванне духоўнага жыц-

ця і веры: мая галоўная надзея — 
гэта ўмацаванне веры і духоў-
нага жыцця нашых вернікаў. 
Мы павінны надалей развіваць 
катэхетычныя праграмы, пра-
паноўваць духоўныя рэкалекцыі 
і падтрымліваць асабістыя ад-
носіны з Богам. Хацелася б, каб 
нашы парафіі сталі месцамі, дзе 

Ю б і л е і

5
НАША ВЕРА 3/2024



кожны можа знайсці духоўную 
падтрымку і накіраванне.

2. Развіццё катэхізацыі і аду-
кацыі: важным прыярытэтам 
з’яўляецца паляпшэнне сістэмы 
катэхізацыі і рэлігійнай адука-
цыі. Мы плануем распрацоўку і 
ўкараненне новых адукацыйных 
праграмаў, якія б адказвалі на 
сучасныя патрэбы і выклікі. Аса-
блівая ўвага будзе нададзена пад-
рыхтоўцы катэхетаў і педагогаў, 
каб яны маглі якасна выконваць 
сваё служэнне.

3. Сацыяльная і гуманітарная 
дзейнасць: плануем умацоўваць 
нашу сацыяльную і гуманітар-
ную дзейнасць. Сёння вельмі 
важна аказваць дапамогу тым, 
хто знаходзіцца ў цяжкіх жыц-
цёвых абставінах. Мы будзем 
працягваць і развіваць нашы 
праекты па падтрымцы бедных, 
хворых і сацыяльна неабароне-
ных.

4. Моладзевыя праграмы і 
ініцыятывы: адным з галоўных 
напрамкаў застаецца праца з 
моладдзю. Хочацца бачыць ак-
тыўную моладзь, якая ўдзельні-
чае ў жыцці Касцёла і грамадства. 
Мы плануем развіваць мола-
дзевыя праграмы, летнія лагеры, 
рэкалекцыі і іншыя ініцыятывы, 
якія будуць дапамагаць маладым 
людзям знайсці сваё месца ў све-
це і служыць Богу і людзям.

5. Экуменічны дыялог і між-
рэлігійнае супрацоўніцтва: у 
сучасным свеце важна разві-
ваць экуменічны дыялог і мі-
жрэлігійнае супрацоўніцтва. 
Я спадзяюся, што мы зможам 
наладзіць і ўмацаваць адносіны з 
прадстаўнікамі розных канфесій 
і рэлігійных супольнасцяў, каб 
разам працаваць дзеля грамад-
ства і свету.

6. Падтрымка і развіццё сем’яў: 
асаблівая ўвага будзе нададзена 
падтрымцы сем’яў. Мы плануем 
развіваць праграмы сямейнай 
катэхізацыі, кансультацыйныя 
цэнтры і іншыя ініцыятывы, 
якія будуць дапамагаць сем’ям 

быць моцнымі, здаровымі і ду-
хоўна развітымі. Мая надзея — 
бачыць наш Касцёл моцным, 
актыўным і жывым, каб кожны 
вернік змог знайсці ў ім сваю ду-
хоўную падтрымку і накіраванне. 
Гледзячы ў будучыню, я ўпэўне-
ны, што з Божаю дапамогаю і на-
шымі сумеснымі намаганнямі мы 
зможам дасягнуць гэтых мэтаў і 
зрабіць свет лепшым.

— Пра што яшчэ Вам хацела-
ся б сказаць нашым чытачам у 
гэтым юбілейным інтэрв’ю?

— Мне хацелася б звярнуць 
увагу на некалькі ключавых 
аспектаў, якія з’яўляюцца важ-
нымі для сучасных вернікаў і 
грамадства ў цэлым.

Адным з найважнейшых 
аспектаў жыцця Касцёла з’яўля-
ецца супольнасць. У сучасным 
свеце, дзе індывідуалізм і сама-
стойнасць часта ставяцца на пер-
шае месца, нам варта памятаць 
пра сілу і значэнне супольнасці. 
Кожны з нас мае патрэбу ў пад-
трымцы, малітве і дапамозе ад 
іншых. Будуем супольнасці, дзе 
кожны будзе адчуваць сябе лю-
бімым і патрэбным.

Кожны хрысціянін пакліканы 
да святасці. Гэта не толькі аба-
вязак святароў ці манахаў, але і 
кожнага верніка. Свя тасць пра-
яўляецца ў штодзённых учынках 
любові, міласэрнасці і прабачэн-
ня. Няхай кожны з нас імкнецца 
быць прыкладам Хрыстовай 
любові ў сваім асяроддзі, сям’і і 
на працы.

Моладзь — гэта будучыня 
Касцёла і грамадства. Мы павін-
ны ўкладваць час і рэсурсы ў 
выхаванне і падтрымку маладых 
людзей. Яны сутыкаюцца з мно-
ствам выклікаў, і наша задача — 
дапамагчы ім знайсці свой шлях, 
спазнаваць веру і прынцыпы 
хрысціянскага жыцця. Мы павін-
ны слухаць моладзь, разумець 
яе праблемы і быць для яе на-
дзейнай апорай. Сёння, як ніколі, 
важна развіваць экуменічны 

дыялог і супрацоўніцтва з прад-
стаўнікамі іншых рэлігій. Мы 
жывем у шматкультурным свеце, 
і ад нас залежыць, ці зможам мы 
стварыць грамадства, дзе пава-
жаюць і цэняць разнастайнасць. 
Будзем імкнуцца да паразумен-
ня, міру і супрацоўніцтва ў імя 
агульнага дабра.

Захаванне нашых традыцый 
і духоўнай спадчыны таксама 
вельмі важнае, але адначасова 
мы павінны быць адкрытымі на 
наватарскія падыходы і сучас-
ныя метады. Мы павінны знахо-
дзіць баланс паміж захаваннем 
каштоўнасцяў мінулага і пры-
няццем новых магчымасцяў, якія 
дае нам сучаснасць.

У нашым ху ткаплынным 
жыцці вельмі важна знайсці 
час для малітвы і разважання. 
Малітва дапамагае нам заставац-
ца ў кантакце з Богам, знаходзіць 
спакой і ўнутраны баланс. Давай-
це не забываць пра важнасць аса-
бістай малітвы, а таксама ўдзе лу 
ў супольных набажэнствах і 
сакрамэнтах.

Узгадваючы пра мучанікаў і 
іх ахвяры, нам варта памятаць 
пра найвышэйшую запаведзь 
Хрыста – любіць бліжняга, як 
самога сябе. Любоў і міласэр-
насць павінны быць кіруючымі 
прынцыпамі нашага жыцця. 
Будзем праяўляць міласэрнасць 
у адносінах да іншых, дапамагаць 
тым, хто ў патрэбе, і быць свед-
камі Божай любові.

У гэты юбілейны момант я 
хачу падзякаваць усім, хто па-
дзяляе гэты шлях з намі. Няхай 
Бог благаславіць кожнага з вас, 
няхай вашыя сэрцы будуць на-
поўненыя верай, надзеяй і лю-
боўю. Памятайце, што кожны з 
нас мае ўнікальную ролю ў гэтым 
свеце, і разам мы можам зрабіць 
яго лепшым. Будзем ісці наперад 
з верай і адвагай, заўсёды ім-
кнучыся да святасці і служэння 
Богу і людзям.

Размаўляла 
Крыстына Лялько.

Ю б і л е і

6 
НАША ВЕРА 3/2024



А с о б ы

Кс. Робэрт Скшыпчак

ПАТРАБАВАЛЬНЫ ПАПА
З пашанаю да Бэнэдыкта XVI

Урыўкі з кнігі
Любі, вер 
і не губляй надзеі
Сваім Пантыфікатам Папа 

Бэнэдыкт ХVI хацеў замацаваць 

тое, што з вялікім размахам рас-

пачаў ягоны святы папярэднік 

Ян Павел ІІ. Новай евангелі-

зацыі, гэтаксама як і саборна-

му аднаўленню Касцёла, быў 

неабходны моцны падмурак. 

Асноваю ж усялякай дзейнасці, 

мыслення і хрысціянскага жыц-

ця ёсць вера, якая праяўляецца 

ў любові, што развіваецца ў 

надзеі на канчатковае спаўненне 

ва ўкрыжаваным і ўваскрослым 

Хрысце. Святы Айцец ведаў, 

што цяпер многія хрысціяне пе-

ражываюць своеасаблівы крызіс 

веры, а некаторыя з іх наўпрост 

сцвярджаюць, што яе страцілі. 

<...> Сам Езус часам шкадаваў, 

што Ягоныя вучні «малаверныя» 

(гл. Мц 6, 30; 8, 25; 14, 31; 16, 8). 

Ён нават разважаў, ці «Сын Чала-

вечы, прыйшоўшы, знойдзе веру 

на зямлі?» (гл. Лк 18, 8). Зрэшты, 

вучні, усведамляючы гэту сваю 

слабасць, прасілі Яго: «Дадай 

нам веры» (Лк 17, 5). Магчыма, 

што асяроддзе вучняў да такой 

ступені прызвычаіла Настаўніка 

да штодзённага сутыкненння з іх 

каструбаватымі перакананнямі, 

што калі Ён заўважаў у кімсьці 

моцную веру, то быў уражаны: 

«О жанчына, вялікая вера твая! 

Няхай станецца табе, як жадаеш» 

(Мц 15, 28); «Сапраўды кажу вам, 

ні ў кога ў Ізраэлі Я не знайшоў 

такой веры» (Мц 8, 10). Падоб-

ным чынам выглядае вобраз су-

часнай надзеі. Адварочваючыся 

ад Божых абяцанняў, чалавек 

занурваецца ў бездань глыбока-

га смутку, губляючы ўсялякую 

энергію для змагання з самымі 

простымі жыццёвымі патрэбамі. 

У выніку гэта ўплывае на здоль-

насць жыць любоўю ў Касцёле 

і ў грамадстве. Калі любоў не 

прызнаецца і не прымаецца ў 

вярхах, тады слабее вітальнасць 

Касцёла, а грамадства «спаўзае» 

ў дэструкцыю. Касцёл, здоль-

ны любіць людзей, з першых 

хвілінаў свайго існавання быў 

Працяг. 
Пачатак у № 1 за 2024 г. 

7
НАША ВЕРА 3/2024



А с о б ы

лекам для грамадства: «Пагля-

дзіце, як яны любяць адзін адна-

го». Усведамленне цеснай сувязі, 

якая яднае тры Боскія цноты 

ў хрысціянскім досведзе, Папа 

Бэнэдыкт сканцэнтраваў у сваіх 

найбольш важных дакументах. 

Праблемам веры ён прысвяціў 

апостальскае пасланне Porta fi dei 

і энцыкліку Lumen fidei, якую 

пакінуў падпісаць свайму на-

ступніку Францішку; тэме надзеі 

— энцыкліку Spe salvi; запаведзі 

любові — энцыкліку Deus caritas 

est. Арыгінальнасць думкі Бэнэ-

дыкта XVI падштурхнула яго 

адвярнуць парадак падачы гэтых 

фундаментальных пытанняў: 

ён распачаў ад аналізу любові, а 

пасля — надзеі, паказваючы іх як 

дзве ўзаемадапаўняльныя фор-

мы ўвасаблення веры ў Хрыста 

ў свеце.

Тварам да любові
Энцыкліка Deus caritas est, 

якая была першым праграмным 

дакументам Бэнэдыкта ХVI, 

выклікала здзіўленне: замест 

паглыблення ў песімізм свету. 

Папа абвяшчаў радаснае паслан-

не хрысцінства. Гэта ўжо быў не 

ўдумлівы, ажно да болю, у сваёй 

аналітыцы прэфект Кангрэгацыі 

веравучэння, а перапоўнены 

пасхальнаю вераю наступнік св. 

Пятра. З ахоўніка дактрыны ён 

перамяніўся ў першага з Апоста-

лаў. Больш за тое, пасля выдатнай 

лекцыі цярпення і памірання, 

якую пакінуў свету Ян Павел 

ІІ, нельга было ўзяцца за іншую 

тэму, апроч менавіта любові. 

Чаму Папа адчуваў патрэбу 

гаварыць найперш пра Бога, калі 

ў цэнтры эпохі знаходзіцца чала-

век? Няўжо знакаміты тэолаг не 

здольны быў пайсці насустрач 

сапраўдным спадзяванням эпохі? 

Усё ж менавіта наша пакален-

не перажыло «антрапалагічны 

пералом», які адорвае чалавека 

выключнаю, дасюль нябачанаю 

зацікаўленасцю. Чалавек зна-

ходзіцца цяпер у працэсе вы-

звалення ад шаблонаў мінулага, 

таму таксама пакідае касцёлы і 

кляштары, выбіраючы для сябе 

і сваіх дзяцей камфортны, су-

часны і фінансава забяспечаны 

стыль жыцця. Нават калі мы 

і бачым сёння прыкметы вяр-

тання  рэлігійнасці, яна мала 

пераканальная. Зрэшты, вядомы 

італьянскі філосаф Эмануэле Сэ-

вэрыно сцвярджаў, што так зва-

нае пакаленне Яна Паўла ІІ альбо 

рухі адновы ў Касцёле — гэта 

прыкметы перадсмяротных кан-

вульсій хрысціянства. Звычайна 

той, хто памірае, перад сканан-

нем на хвіліну адчувае сябе лепш. 

Аднак, на думку італьянскага 

агностыка, у свядомасці людзей 

у хуткім часе традыцыйны стыль 

жыцця саступіць месца парадыг-

мам навукова-тэхнічнай сучасна-

сці, якая дасць ім нашмат больш 

аптымістычную перспектыву.

Адкуль у такім выпадку 

бярэцца неймаверная эпідэмія 

злосці, наркотыкаў і дэпрэсіі, 

што ахоплівае сёння багатыя слаі 

грамадства? Сапраўднаю пра-

блемаю аказваецца не настоль-

кі крызіс чалавека, як «крызіс 

Бога».  Многія людзі жывуць 

сёння згодна з дэвізам: «Бога 

няма, а калі нават ёсць, то гэта 

неістотна». Несумненна, гэта 

наступства тэзы, выказанай сто 

гадоў таму Фрыдрыхам Ніцшэ: 

«Бог памёр... і мы Яго забілі». 

Аказваецца, што ўсё змяняецца 

ў залежнасці ад таго, ці Бог ёсць, 

ці Яго няма. 

У гэтай перспектыве Папа, які, 

можа, як ніхто іншы, усведамляў 

стан духу эпохі, абвяшчаў жыво-

га Бога і пры тым Бога, які ёсць 

Любоў. «Бог першы нас палюбіў» 

(1 Ян 4, 10) — даказваў ён насупе-

рак усялякім перасцярогам. Такі 

Бог аб’явіўся ў гісторыі Ізраэля, 

пакідаючы людзям найбольшую 

запаведзь SHEMA: «Будзеш лю-

біць» (гл. Дрг 6, 5). Менавіта тако-

га Бога мы спазналі як хрысціяне 

дзякуючы Хрысту. Ён «Той, Хто 

любіць з усёю жарсцю, уласціваю 

сапраўднай любові» (гл. Deus 

caritas est, 10). Такую любоў мы 

ўбачылі ў крыжы Хрыста — гэта 

любоў, якая любіць, не адбіраю-

чы ні ў кога свабоды, больш за 

тое — беручы на сябе ўсе наступ-

ствы заблуканай, здраджанай 

людской свабоды. Гэта любоў, 

якая бярэ на сябе ўсю мярзот-

насць, акты насілля, ілжывасць і 

крывадушнасць людзей; якая дае 

сябе ўкрыжаваць як злачынцу; 

адплочвае дабром за зло, праба-

чае грэшніку, не выстаўляючы 

ніякіх перадумоваў. <...> Насупе-

рак сваёй уласнай справядлівасці 

Бог выкарыстаў міласэрнасць. 

«Ён ахвяруе сябе, каб узняць ча-

лавека і яго збавіць». Бэнэдыкт 

ХVI пісаў, што гэта «любоў у 

сваёй найбольш радыкальнай 

форме» (гл. Deus caritas est, 12). 

Бог Езуса Хрыста — гэта не Бог 

грэкаў, які ўзрушвае свет і пры-

цягвае да сябе. Ён можа быць 

толькі любімы, але сам не лю-

біць. Гэта таксама не бог дэістаў, 

які пасля стварэння свету збег у 

сваю вечнасць і не праяўляе нія-

кай зацікаўленасці нашымі спра-

вамі. Папа абвяшчаў Бога, які 

пастаянна дзейнічае на карысць 

людзей, які прыходзіць зніш-

чыць у нас страх перад паміран-

нем праз уваскрасенне Хрыста. 

Ён адкрывае нам пасхальны 

шлях, каб правесці са смерці 

эгаістычнай адзіноты да жыцця 

любоўю.

Марцін Хайдэгер казаў, што 

мы захраслі ў «начы свету», бо 

драма сучаснага чалавека не ў 

тым, што ў ягоным жыцці няма 

8 
НАША ВЕРА 3/2024



Бога, а ў тым, што чалавек ужо 

не перажывае з прычыны Яго ад-

сутнасці. Драматычным здаецца 

тое, што мы ўжо не заўважаем 

патрэбы пераадолення смерці, а 

значыць вяртання да дому, да ай-

чыны, спакойна прабываючы на 

выгнанні. Бэнэдыкт ХVI, які аб-

вяшчаў жыватворную, дадзеную 

нам любоў Бога, быццам хацеў 

сказаць сытаму чалавеку, што 

пазбягаў глыбейшых рэфлексій: 

«Ты памрэш не ў дзень тваёй 

смерці, а тады, калі падумаеш, 

што ўжо дасягнуў свайго сама-

спаўнення, калі ў тваім сэрцы 

ўжо не будзе неспакою і жадання 

пошуку. Калі ніякае святло сярод 

цемры не будзе асвятляць тваіх 

крокаў, тады ты прайграеш сваё 

змаганне са смерцю». Вось што 

прапаноўваў Папа на парозе ХХІ 

стагоддзя — вырушыць у дарогу 

са смерці да жыцця, перажываю-

чы наноў пасху з Хрыстом. З тва-

рам, павернутым да Любові. Не 

задаволіцца першым- лепшым 

даляглядам і не затрымацца 

нават на перадапошнім, а ісці да 

канца. Жыць памкненнямі Неба.

Лесвіца Якуба
Гэта праўда, сцвярджаў Бэнэ-

дыкт ХVI, што, магчыма, няма ін-

шага слова, якое б так часта ўжы-

валі і якім бы так злоўжывалі 

людзі, як слова «любоў». Адсюль 

гэтулькі цярпення, звязанага з 

тым, што альбо нас недастат-

кова любяць, альбо мы самі не 

разумеем, як трэба любіць. А як 

гэта ўчыніць? Святы Айцец даў 

геніяльны адказ: «З прычыны 

таго, што Бог першы нас палюбіў 

(гл. 1 Ян 4, 10), любоў больш не 

з’яўляецца толькі “загадам”, але 

адказам на дар любові, з якой Бог 

прыходзіць да нас (Deus caritas est, 

1). Любові немагчыма зага даць, 

«і таму, што Бог “першым” нас 

палюбіў, любоў можа нарадзіцца 

ў нас як адказ» (Deus caritas est, 

17). Яе зыходны пункт — гэта не 

толькі натуральная сімпатыя ці 

памкненне да другой асобы, гэта 

«інтымная» сустрэча з Богам. 

«Менавіта тады я вучуся гля-

дзець на іншую асобу не толькі 

маімі вачыма і праз мае пачуцці, 

але таксама з перспектывы Езуса 

Хрыста» (Deus caritas est, 18). Такі 

позірк любові можа мне дапамаг-

чы заўважыць у іншых нашмат 

больш. У гэтым сэнсе Бэнэдыкт 

ХVI выкарыстаў біблійны вобраз 

лесвіцы Якуба, якая сягае ад зям-

лі да неба, па якой узыходзяць і 

сыходзяць анёлы. «Менавіта ў 

гэтым праяўляецца неабходнае 

ўзаемадзеянне паміж любоўю да 

Бога і любоўю да бліжняга» (Deus 

caritas est, 18).

Зрэшты, гэты вобраз лесвіцы 

Якуба дапамог Папу выказаць 

яшчэ адну прыгожую думку 

ў той жа энцыкліцы. Вось жа, 

для яго любоў — гэта не толькі 

пачуццё, а працэс, які ахоплівае 

ўсе патэнцыйныя магчымасці 

чалавека. Ён ніколі не заканчва-

ецца, а толькі змяняецца з бегам 

жыцця, сталее. 

Паводле Святога Айца, узор 

любові — гэта любоў паміж муж-

чынам і жанчынаю, «у параўнан-

ні з якім, на першы погляд, любы 

іншы від любові адразу блякне» 

(Deus caritas est, 2). Як немагчы-

ма любіць толькі душою, так і 

абсурдна любіць толькі целам: 

любіць чалавек, уся яго істота. 

«Любоў ахоплівае ўсё існаванне 

ў кожным яго вымярэнні».

Бэнэдыкт спаслаўся на антыч-

ную традыцыю, якая выдзяляе 

два віды любові: эрас і агапэ. 

Эрас — гэта людское імкненне 

да шчасця, пошукі асалоды ва 

ўзнясенні да вяршыняў раско-

шы; агапэ — гэта чыстая Боская 

любоў, якая даецца, выходзіць 

па-за ўласнае «я», якая здоль-

ная прабачаць. Эрас, пакінуты 

на сябе самога, можа дайсці да 

ўпадку: з асобы ўчыніць прад-

мет, а з любові — тавар. Эрасу 

неабходна ачышчэнне, «супраць-

яддзе», дысцыпліна. Гэтую аз-

дараўляльную ўласцівасць, на 

думку Бэнэдыкта ХVI, мае сувязь 

яго з агапэ. Таму трэба ўратаваць 

эрас, перайначыць яго ў досвед 

любові, які ёсць шляхам да пера-

адолення эгаізму, увагі да іншай 

асобы, аддаючы сябе, каб такім 

чынам сябе знайсці. Так перажы-

ваная людская любоў дае «прад-

чуванне вяршыні існавання» (гл. 

Deus caritas est, 5). Таксама і Ян 

Павел ІІ лічыў, што любоў — гэта 

канчатковая рэалізацыя асобы: 

яна не споўніцца інакш, як толь-

кі праз бескарыслівы дар сябе 

самога. Гэта шанец, каб спазнаць 

блізкасць Бога ў адносінах з ін-

шым чалавекам, якога любіш. 

Жан Поль Сартр калісьці 

сказаў, што «іншы — гэта пекла», 

і гэтым атруціў розумы многіх 

людзей. На яго думку, дзяліць 

жыццё з іншаю асобаю — гэта 

«катаванне мазгоў, прывід цяр-

пення». Таму чалавек асуджаны 

на адзіноту, бо іншыя — гэта 

найгоршае зло з усіх існуючых. 

Бэнэдыкт ХVI запярэчыў такому 

бачанню чалавека. Пекла мож-

на стварыць самому сабе. Бог 

стварыў для нас неба. У сувязі 

з гэтым неабходна «заахвоціць 

свет па-новаму, з актыўнай ста-

раннасцю даць адказ на Божую 

любоў» (Deus caritas est, уступ).

Працяг будзе.

Пераклад з польскай мовы 
Крыстыны Лялько.

Паводле: ks. Robert Skrzypczak. 
Wymagający Papież. 

W hołdzie Benedyktowi XVI. Dom 
wydawniczy «Rafael», 2023.

А с о б ы

9
НАША ВЕРА 3/2024



Г і с т о р ы я

Ігар Сурмачэўскі

Вялікае італьянскае падарожжа 
Яна Паца (1597–1598 гг.)

Аўдыенцыя ў Папы Клімэнта VIII
Па тых жа табліцах і планах Марціна Ферабо-

ско мы маем магчымасць прасачыць, як віленскія 
пілігрымы, сярод якіх быў і Ян Пац, праходзілі 
на аўдыенцыю да Пантыфіка ў суправаджэнні 
швейцарскіх гвардзейцаў, дарадцаў і служачых 
дыпламатычнага пратаколу Ватыкана праз дзве-
ры Апостальскага палаца і апынуліся ў Атрыуме, 
адкуль магчыма было разгледзець рэшткі старой 
базылікі і фасад новага велічнага сабора святога 
Пятра з грандыёзным купалам. Тут жа злева была 
лесвіца, якая вяла ў храм. А прама, напрыканцы 
Атрыума, была лесвіца пад купалам, якая яднала 
старую базыліку і Апостальскі палац. Далей па 
сходах Апостальскага палаца чальцы віленскай 
місіі падымаліся ў Залу аўдыенцыі. 

Хутчэй за ўсё, аўдыенцыя праходзіла ў Кара-
леўскай зале, якая, нібы нартэкс, знаходзіцца перад 
Сікстынскаю капэлаю (была пабудавана у 1573 
годзе). Каралеўская зала выкарыстоўвалася для 
прыёмаў каралеўскіх асобаў і амбасадараў. У ёй 

таксама збіраліся калегіі кардыналаў, якія тут жа 
адпачывалі падчас канклаву. Побач з Каралеўскаю 
залаю знаходзілася Герцагская зала для афіцый-
ных цырымоній, таму магчыма дапусціць, што 
сустрэча Пантыфіка і віленскіх пілігрымаў магла 
праходзіць і ў гэтай зале. Ва ўсе часы Герцагская 
зала была часткаю маршрута, па якім манархі і 
вяльможы ішлі на аўдыенцыю да Пантыфіка. Тут 
Папа ў Вялікі чацвер абмываў ногі трынаццаці 
жабракам. У першым памяшканні Герцагскай 
залы збіраліся кардынальскія кансісторыі, на якіх 
Пантыфік выслухоўваў пажаданні і прапановы 
іерархаў Касцёла. Тут прыносіла клятву Папская 
швейцарская гвардыя. Герцагская зала ў часы Яна 
Паца складалася з двух памяшканняў, аб’яднаных 
у 1660 годзе ў адну прастору архітэктарам Берніні.

Мовай, якой карысталіся абодва бакі на аўды-
енцыі, магла быць адна з трох: польская (магчы-
ма, Пантыфік трохі ведаў яе, бо ў 1588 годзе быў 
папскім легатам у Рэчы Паспалітай); латынь (сярод 
сакральных асобаў яна была міжнароднай мовай 

Заканчэнне. 
Пачатак у № 1 за 2024 г. 

Аб
ра

ха
м

 Х
ог
ен

бе
рг

 (1
57

8–
16

53
). 
Аў

ды
ен

цы
я 
з 
ф
ра

нц
уз
ск
ім

 к
ар

ал
ём

 Ге
нр

ы
ха
м

 IV
 

у 
Па

пы
 К
лі
м
эн
т
а 

VI
II.

 А
по

ст
ал

ьс
кі

 п
ал

ац
 В
ат

ы
ка
на

, 2
3 
ве
ра

сн
я 

15
93

 го
да

. 
М
ед

зя
ры

т
. 1

59
5 
г.

10 
НАША ВЕРА 3/2024



зносінаў); італьянская (шмат студэнтаў і манахаў з 
Рэчы Паспалітай вучылася ва ўніверсітэтах Італіі). 
Згодна з дыпламатычным пратаколам, на аўдыен-
цыі з боку Ватыкана павінны былі прысутнічаць: 
кардынал Чынцыё Альдабрандзіні (1551–1610), 
другі пляменнік Папы Клімэнта VIII, які яшчэ ў 
1588 годзе суправаджаў папскага нунцыя Іпаліта 
Альдабрандзіні падчас перамоваў Святога Пасаду 
з польскім каралём Жыгімонтам ІІІ у Сілезіі (Рэч 
Паспалітая), павераны Святога Пасаду ў справах 
Рэчы Паспалітай; кардынал Джаванні Евангеліста 
Палотта, архіпрэсвітэр базылікі святога Пятра; 
біскуп Annibale Ruccellai, прэфект Апостальскага 
палаца. Імаверна, што падчас аўдыенцыі была за-
кранута тэма Контррэфармацыі і ўмацавання ролі 
Каталіцкага Касцёла ў Рэчы Паспалітай, і ў гэты 
момант Ян Пац меў магчымасць распавесці Пан-
тыфіку пра свой шлях з кальвінізму ў каталіцтва. 
Гэты аповед, відаць, зрабіў вялікае ўражанне на 
Папу Клімэнта VIII, і ён вырашыў умацаваць веру 
неафіта годным сакральным падарункам… Але аў-
дыенцыя ў Апостальскім палацы магла праходзіць 
згодна з традыцыямі пілігрымак магнатаў ВКЛ у 
сакральныя святыні на Радзіме, то бок, кожны вер-
нік, які займаў высокае становішча ў грамадстве, 
ахвяраваў у святыню адпаведную падзяку Нябёсам: 
падтрымліваў святыню матэрыяльна ці падносіў 
у дар творы сакральнага мастацтва. Яркі прыклад 
такіх ахвяраванняў — скарбец у Чэнстахоўскім 
кляштары, дзе захоўваюцца сакральныя творы 
мастацтва ад самых знакамітых магнацкіх фамілій 

Польшчы і ВКЛ. Імаверна, што ахвярны падару-
нак ад віленскіх пілігрымаў Пантыфіку, а хутчэй 
асабіста ад Яна Паца, быў адпаведны — варты і 
каштоўны. Трэба ўзгадаць, што ахвяраванняў ад 
пілігрымаў у знакамітыя рымскія базылікі было 
вельмі шмат, аб гэтым гаворыць той факт, што Папа 
Клімэнт VIII у 1598 годзе загадаў пабудаваць спе-
цыяльную вялікую залу (зала скарбніцы, ці новая 
сакрыстыя, ці Памаранчыо) пры Апостальскім па-
лацы Ларэтанскай базылікі, дзе маглі б захоўвацца 
ахвяраванні з усяго свету. 

Сакральны падарунак ад Папы Клімэнта VIII 
быў не менш значны за ахвяру і гарачыя словы 
адданасці Яна Паца: гэта быў абраз (а магчыма, 
рэтабль — складны алтар для пілігрымаў) Божай 
Маці Адзігітрыі, якая потым праславілася як 
Будслаўская. У сваёй кнізе «Задыяк нябесны…» 
а. Элеўтэрый Зеляевіч так апісвае гэту падзею 
падчас аўдыенцыі: «Айцец Святы той образ, 
які для асаблівага да яго набажэнства ў сваім 
прыватным пакоі хаваў, памянёнаму яго мосці 
ваяводу на знак асаблівага свайго пастырскага 
афэкту як найвышэйшы скарб, найкаштоўнейшы 
свой клейнот, з вялікімі адпустамі року 1598 па-
дараваў». Прыватным пакоем у гэтым кантэксце 
магла ўзгадвацца суседняя з Каралеўскай залай 
капліца — Cappella Paolina, названая ў гонар Папы 
Паўла ІІІ. Яна мае яшчэ адну назву — капліца piccolo 
(маленькая), у адрозненне ад Сікстынскай, якая 
называлася magna (вялікая). Новаабраны канкла-
вам Папа пасля спеваў гімна Te Deum праходзіў у 

Невядомы мастак. Партрэт кардынала 
Юрыя Радзівіла (1556–1600). 

Палатно, алей. XVI ст. Нацыянальны мастацкі музей РБ.

Невядомы мастак. Партрэт біскупа 
Бэрнарда Маціёўскага (1548–1608). 

Палатно, алей. Копія, 1882 г.

11
НАША ВЕРА 3/2024



Г і с т о р ы я

капліцу для прыватнай малітвы. Папа Павел ІІІ, 
выбраны ў 1534 годзе, пастанавіў побач з каплі-
цаю Сікста IV пабудаваць капліцу для захоўван-
ня Найсвяцейшага Сакрамэнта (per la custodia 
del Santissomo Sacramento), так з’явілася Cappella 
Paolina для прыватных малітваў Пантыфіка. Іма-
верна, што абраз Адзігітрыі (Будслаўскай) знаход-
зіўся побач з тым месцам, дзе праходзіла сустрэча 
Пантыфіка і пілігрымаў з Вільні, бо прыватныя 
пакоі Пантыфіка былі аддаленыя ад афіцыйнай 
часткі Апостальскага палаца, і, каб трапіць у пакоі 
Пантыфіка, прыйшлося б прайсці з Каралеўскай 
залы праз усе gallerei і coritori, якія ядналі Palazzo 
Apostolico і Habitatione, а гэта больш за дзвесце ме-
траў. Наўрад ці Пантыфік, узрушаны прамовамі і 
сустрэчаю з адданымі католікамі з Вільні, сам зня-
нацку вырашыў прыпаднесці свой сакральны дар 
Яну Пацу. Хутчэй за ўсё, падарункі знаходзіліся ў 
бліжніх да Каралеўскай залы памяшканнях, і аб іх 
прызначэнні Пантыфік папярэдне раіўся са сваімі 
дарадцамі: гісторыкам і кіраўніком Ватыканскай 
апостальскай бібліятэкі, кардыналам Чэзарэ Ба-
роніем (1538–1607); амбасадарам, сакратаром і 
канонікам Джаванні Батысто Агучы (1570–1632); 
кардыналам пляменнікам П’етро Альдабрандзіні 
(1571–1621); кардыналам Чынцыё Альдабрандзіні 
(1551–1610); прэфектам Апостальскага палаца біс-
купам Annibale Ruccellai. Мяркую, што аўдыенцыя 

з віленскімі пілігрымамі прайшла ў Пантыфіка 
не спантанна, а была папярэдне дамоўленаю, як і 
сакральны падарунак, — абраз Божай Маці Адзі-
гітрыі (Будслаўскай). 

Тры абразы з Рыма 
Напрыканцы аповеду пра італьянскае пада-

рожжа Яна Паца ўзгадаю цікавую інфармацыю, 
якая, магчыма, дасць разгадку аўдыенцыі ў Пан-
тыфіка. Інфармацыя тычыцца біскупа Бэрнарда 
Маціёўскага. 

У катэдральным касцёле Луцка, некалі гэтае 
месца звалася «Рымам Усходу», ад канца XVI ста-
годдзя знаходзіўся цудатворны абраз Маці Божай 
Снежнай. Цікава, што паданне з’яўлення Снежнай 
Багародзіцы на Валыні вельмі падобнае да гісторыі 
пілігрымкі цудатворнага абраза Багародзіцы Адзі-
гітрыі з Вечнага горада ў Будслаў. Паданне гучыць 
так: «Абраз той Снежнай Багародзіцы знаходзіўся 
ў Папы Клімэнта VIII. Ен хаваў яго ў сваёй прыват-
най капліцы і кожны дзень праводзіў набажэнства 
перад ім. А ў той час у Рыме знаходзіўся біскуп 
Бэрнард Маціёўскі, які ў складзе пасольства Рэчы 
Паспалітай прабываў на аўдыенцыі ў Пантыфіка і 
ўбачыў той абраз. І так упадабаў яго, што прыпаў да 
ног Святога Айца і з вялікаю пакораю выпрошваў 
тую святыню для Рэчы Паспалітай, якую ў той час 
апанавала вялікае ліха. Пантыфік ласкава задаволіў 

Ян Юзаф Філіповіч. Абраз Багародзіцы 
з дамініканскага касцёла ў Луцку. 

Медзярыт. 1749 г.

Ян Маціёўскі. Абраз Маці Божай Ружанцовай 
у дамініканскім касцёле Кракава. 
Медзярыт. Сярэдзіна XVIII ст.

12 
НАША ВЕРА 3/2024



Г і с т о р ы я

просьбу біскупа. Калі Бэрнард Маціёўскі вярнуўся 
пасля падарожжа з Рыма ў Луцк, ён ахвяраваў абраз 
мясцовым айцам дамініканам, і святыня была з 
вялікаю пашанаю ўнесена ў касцёл айцоў дамініка-
наў ва ўрачыстасць Звеставання Найсвяцейшай 
Панне Марыі /25 сакавіка/ ў 1598 годзе». На жаль, 
абраз Луцкай Снежнай Багародзіцы загінуў у 1924 
годзе ў вялікім пажары, які знішчыў катэдральны 
касцёл Святой Тройцы. У катэдральны касцёл 
абраз быў перанесены ў 1849 годзе, калі кляштар 
дамініканаў быў скасаваны расейскаю ўладаю. 

Аналізуючы гэтую інфармацыю, якая мае шмат 
супадзенняў з падарожжам Яна Паца па часе пілі-
грымкі, па мэце дыпламатычнай місіі, супадзенні 
паданняў аб паходжанні цудатворных абразоў, 
магчыма выказаць меркаванне, што Папа Рымскі 
на аўдыенцыі, можа, нават не адзінай у часе, калі 
віленскія пілігрымы знаходзіліся ў Вечным горадзе, 
падараваў вернікам з Рэчы Паспалітай два абразы: 
Маці Божую Снежную (Луцкую) і Адзігітрыю (Буд-
слаўскую). Пры гэтым Пантыфік дзейнічаў як раз-
важлівы гаспадар — кожны атрымаў ахвяру згодна 
статусу і спадзеваў: кардынал Бэрнард Маціёўскі — 
абраз для вялікага храма, а Ян Пац — абраз, а хут-
чэй, невялікі рэтабль (трохстворкавы алтар) для 
падарожжаў і прыватнай хатняй капліцы. 

Да гэтай інфармацыі пасуе яшчэ адна гісторыя 
пра Снежную (Ружанцовую) Багародзіцу, якая 
з’явілася ў межах Рэчы Паспалітай у 1598 годзе і 
звязвае а. Бэрнарда Маціёўскага і Папу Рымскага 
Клімэнта VIII. Гэта абраз Маці Божай Ружанцовай 
(Снежнай), які знаходзіцца ў кракаўскім касцёле 
айцоў дамініканаў. Ён быў напісаны з правобраза 
Святой Марыі Вялікай Рымскай, цяпер Ружанскай, 
які асвяціў Святы Айцец Клімэнт VIII і ахвяраваў 

яго Бэрнарду Маціёўскаму, які перадаў яго Ружан-
цоваму брацтву. Святыня была прывезена ў 1598 
годзе а. Бэрнардам Маціёўскім як ахвяра ад айцоў 
езуітаў і належала святому Станіславу Костку 
(1550–1568), апекуну Польшчы. Кульмінацыяй 
культу Ружанцовай Багародзіцы стаўся 1600 год, 
калі Кракаў апанавала «зараза моравая» (чума), 
і каб выратаваць горад ад смерці, вакол яго вер-
нікі зла дзілі працэсію са Снежнай Багародзіцай. 
У выніку мор адступіў, і з 1601 года абраз атрымаў 
назву Ружанцовы, таму што быў перададзены 
пад апеку касцёльнага брацтва Святога Ружанца. 
Графічным відарысам цудатворнага абраза Маці 
Божай Ружанцовай з’яўляецца невялікі медзя-
рыт (13,8x8,1 см) аўтарства Яна Маціёўскага, 
надрукаваны ў сярэдзіне XVIII ст. На графічным 
аркушы знізу ёсць подпіс у картушы: «Obraz Najś/
więtszej/ MARYI PANNY Rozancowey od KLEMENSA 
Osmego Papieża Benedykowany w Kaplicy WW OO 
Dominikanow Cudami słynący» («Абраз Найсвя-
цейшай Марыі Панны Ружанцовай ад Клімэнта 
Восьмага Папы, ахвяраваны ў капліцу айцоў 
дамініканаў, цудамі праслаўлены»).

...Віленская місія вярталася ў Рэч Паспалітую 
з трыма абразамі, якія сталіся з цягам часу зна-
кавымі сакральнымі святынямі для Польшчы і 
Беларусі: Будслаўская Адзігітрыя (італьянскае 
рэтабло), Маці Божая Снежная (Луцкая), Маці 
Божая Снежная (Ружанцовая). А доўжылася тое 
падарожжа Яна Паца з Вільні ў Рым, калі ўлічваць 
прыезд а. Бэрнарда Маціёўскага ў Луцк 25 сакавіка 
1598 года, са снежня 1597 года па красавік 1598 года. 

____________________
1. Maria Ratta. La Via Lauretana. 2 tra gli splendori di un mondo antico. S. 50. https://www.notedipastoralegiovanile.it/images/Cammini/lauretana_2.pdf.
2. Bolesław Kurzępa. Drogi publiczne  jako element bezpieczeństwa wewnętrznego państwa. Ofi cyna Wydawnicza Politechniki Rzeszowskiej. Rzeszów, 

2021. S. 20–25.
3. Andrea Palladio. Quattro Libri dell’Architettura. DELLE VIE FUORI DALLE CITTÀ. CAP.III. / In Venetio/ Apperosso Dominico de’Franceschi/1570.
4. Martino Ferrabosco. Libro dell’Architettura della basilica di San Pietro in Vaticano/ In Roma I: anno 1684 Con licenza de Superiori.
5. SUZANNE BOORSCH /THE BUILDING OF THE PAPACY AND ARCHITECTURE /THE METROPOLITAN MUSEUM OF ART/ Bulletin 

Winter 1982–83/ Volume XL, Number 3/New York/ 1983/S.40–45.
6. Della trasportatione dell’obelisco vaticano. Fontana, Domenico; Bonifacio, Natale Appresso Domenico Basa, In Roma, 1590 . 
7. А. Лавринович. Кафедральная капитула Виленской епархии в 1388–1796 гг. http://ranar.spb.ru/fi les/visual/Bondar_PDF/Lawrynowicz_kapitula.

pdf
8. Smołucha J., Pielgrzymki Polaków do Rzymu w XVI wieku. Przyczynek do dziejów jubileuszy chrześcijaństwa, «Nasza Przeszłość», 94 (2000). 

S. 221–243.
9. Kazimierz Maliszewski / Silva Rerum / Europocentryczny i chrześcijański model widzenia świata w dawnej Rzeczypospolitej. https://www.wilanow-

palac.pl/europocentryczny_i_chrzescijanski_model_widzenia_swiata_w_dawnej_rzeczypospolitej.html.
10. Carpiceci, Alberto Carlo / La Basilica Vaticana vista da Martin van Heemskerck / In Bollettino d’arte / Volume 44–45 (1987). S. 67–95.
11. Sławomir Cendrowski. Nowe ustalenia w kwestii śmierci i pochówku kardynała Jerzego Radziwiłła (1556–1600). Klio. Czasopismo poświęcone 

dziejom Polski i powszechnym. PL ISSN 1643–8191, t. 31 (4)/2014. S. 19–41.
12. Makowski Tomasz. Poselstwo Jerzego Ossolińskiego do Rzymu w roku 1633. – Warszawa. Biblioteka Narodowa, 1996. S. 32–36.
13. RUCELLAI, Annibale. https://www.treccani.it/enciclopedia/annibale-rucellai_(Dizionario-Biografi co)/
14. https://it.cathopedia.org/wiki/Prefetto_dei_sacri_palazzi_apostolici 
15. Antonio Russo. Loreto 1555-1630: la basilica, il palazzo apostolico, le mura. «Sapienza» Università di Roma Dipartimento di Storia, Disegno e 

Restauro dell’Architettura A.A. 2012–2013 – XXV ciclo – Sezione A – «Storia dell’Architettura». S. 84–97.
16. Baldassarre Bartoli. LE GLORIE MAESTOSE DEL SANTVARIO DI LORETO. Apresso Giacomo Filippo Pannelli, 1685. S. 103–106.
17. Kalendarz Katolicki Krakowski na rok Panski 1886. Nakladem ksiegarni katolickiej D-ra Wladislawa Milkowskiego w Krakowie. S. 11.
18. Irena Rolska-Boruch. Obraz Matki Boskiej z Dzieciątkiem w Metalowej Sukience w Kościele Parafi alnym w Kijanach / Roczniki Humanistyczne. 

Tom XXXII, zeszyt 4 — 1984. S. 127–148.
19. K. M. Żukiewicz. Cudowny obraz Matki Boskiej Różańcowej w kościele krakowskich dominikanów. – Kraków, 1921. S. 53, 62–63 M.

13
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

Галіна Флікоп-Світа

Іконы ў хаце беларусаў
Рэгіянальныя і канфесійныя асаблівасці ўладкавання абразоў 

у інтэр’еры сялянскага жытла

Падняпроўе
У працяг гаворкі пра бажніцы 

адзначым, што падобныя рэчы 
існавалі і на Падняпроўі, і нават 
некаторыя з іх знаходзяцца ў 
музейных зборах. У РЭМе за-
хоўваюцца цікавыя шафкі для 
абразоў, якія паходзяць з сяла 
Лабанаўка Чэрыкаўскага павета 
Магілёўскай губерні, датаваныя 
канцом ХІХ — пачаткам ХХ  ст. 
Іх у 1908 г. у названую ўстанову 
перадаў А. А. Міллер1. Ад бажні-
цаў з-пад Мазыра, зафіксаваных 
В.  Ластоўскім, яны адрозніва-
юцца малюнкам дэкору і, хоць 
і паходзяць з аднаго паселішча, 
зусім розныя. Гэта дазваляе 
весці гаворку пра выкарыстанне 

не толькі выямчатай разьбы для 
афармлення такіх сакральных 
рэчаў, але і пра іншыя тэхнало-
гіі, не кажучы і пра зусім іншыя 
тэхналогіі. 

Пісьмовыя крыніцы і нататкі 
этнографаў са звесткамі пра по-
куць на Падняпроўі нешматлікія. 
Аднак яны сведчаць пра тое, што 
тут у першай палове ХІХ ст. ужо 
былі іконы ў хатах. Адзначым, 
што ў іншых краях такая бес-
перапынная(!) традыцыя, па 
ўсёй верагоднасці, вядзецца з 
другой паловы ХІХ ст. У запісах 
этнографа Лізаветы Паўлоўскай 
(1830–1915 гг.), зробленых на Бы-
хаўшчыне, пры апісанні вясель-
нага абраду гаворыцца: «Няве-

ста, падаючы ёй (маці) у ногі, 
просіць блаславення. Устаўшы, 
хрысціцца і кладзе зямныя пакло-
ны перад іконамі»2. Кніга выйшла 
ў Санкт-Пецярбургу ў 1853 г., то 
бок, у самай сярэдзіне ХІХ ст. у 
гэтым рэгіёне фіксуецца наяў-
насць хатніх абразоў.

У Музеі антрапалогіі і эт-
награфіі імя Пятра Вялікага 
Расійскай акадэміі навук («Кун-
сткамера», далей — МАЭ) за-
хоўваецца здымак канца ХІХ ст. 
Г. А. Немчанкі, зроблены ў сялян-
скай хаце Чавускага павета Ма-
гілёўскай губерні3. Тут у цэн-
тры покуці можна разгледзець 
за газавай лямпай абраз Хры-
ста Усядзержца4. Справа ад яго 

Заканчэнне. 
Пачатак у № 4 за 2023 г. 

Ін
т
эр

’е
р 
ся
ля

нс
ка
й 
ха
т
ы

 Р
аг
ач

оў
ск
аг
а 
па

ве
т
а 
М
аг
іл
ёў
ск
ай

 гу
бе

рн
і. 

Ка
не

ц 
ХІ
Х 

– 
па

ча
т
ак

 Х
Х 
ст

. Ф
от

а 
Е.

 Р
ам

ан
ав

а.
 Р
ЭМ

.

14 
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

трошку меншага памеру, пэўна, 
пад шатай, праглядаецца выява 
«Багародзіцы Кіева-Пячорскай»: 
на прастоле сядзіць Божая Маці з 
Дзіцем на руках, кленчаць перад 
Ёю святыя Антоній і Феадосій 
Пячорскія, ззаду за кожным з 
іх намаляваныя анёлы. Правей 
знаходзіцца крыху меншы абраз 
з выявай аднаго святога, вы-
значыць якога цяжкавата; яшчэ 
правей — драбнейшы абраз пад 
тым жа ручніком, выява якога 
не бачна. І таксама справа пад 
асобным ручніком знаходзіцца 
яшчэ адна невялікая ікона. Злева 
ад цэнтральнай выявы Хрыста 
Усядзержца таксама знаходзіцца 
абраз, сюжэт якога разабраць 
складана. Паводле згаданага 
здымку нельга меркаваць пра 
тэхніку выканання абразоў (пі-
саныя ці друкаваныя) і іх месца 
стварэння, бо разабраць манеру 
пісьма, дэталі кампазіцыі і г.д. 
не ўяўляецца магчымым. Аднак 
агульнае ўражанне пра выгляд 
покуці можна скласці. На фота 
бачна шэсць абразоў, але вера-
годна, што іх было болей — каля 
дзясятку, бо напэўна, што і па 
левы бок ад цэнтральнага абраза 
было некалькі выяваў. 

Не меншую цікавасць уяўляе 
яшчэ адзін здымак у калекцыі 
МАЭ, а таксама другі аналагічны 
фотаадбітак з таго ж негатыва 
захоўваецца ў калекцыі РЭМа5 — 
гэта покуць у беларускай хаце. На 
гэтай фатаграфіі, зробленай эт-
нографам В. К. Косткам у 1903 г., 
адлюстраваны чырвоны кут у 
вёсцы Шапчыцы Рагачоўскага 
павета Магілёўскай губерні (ця-
пер Рагачоўскі р-н Гомельскай 
вобл.). Тут добра можна разгле-

дзець самі абразы, што дазваляе 
весці гаворку не толькі пра сюжэ-
ты, але і пра іканапісныя цэнтры. 
На правай іконе прадстаўлены 
Бог Айцец — Саваоф, на левай — 
Юрый Змеяборац. Паколькі другі 
святы часткова ўверсе закрыты, 
то невядома, ці ёсць там кветкавы 
дэкор, характэрны для абразоў, 
што бытавалі ў гэтай мясцовасці. 
А вось абраз Саваофа тыповы 
паводле кампазіцыі і мае шэраг 
аналагаў сярод захаваных твораў. 

Бажніцы з сяла Лабанаўка Чэрыкаўскага павета Магілёўскай губерні, 
канец ХІХ – пачатак ХХ ст. РЭМ18, 19.

У сялянскай хаце. Чавускі павет Магілёўскай губерні. 
Канец ХІХ ст. Фота Г. А. Немчанкі. МАЭ.

15
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

Такога кшталту абразы шырока 
бытавалі на беларуска-ўкраін-
ска-рускім памежжы. У Беларусі, 
па месцы найбольшага распаўсю-
ду, іх называюць гомельскімі, ва 
Украіне — чарнігаўскімі, у Расіі — 
паўднёва-рускімі. Звяртае на сябе 
ўвагу і тое, што два абразы змеш-
чаны паміж дзвярыма. Ва ўсяля-
кім разе, на фота патрапілі яўна 
дзвярныя, а не аконныя касякі. 
Гэта наводзіць на думку, што 
іконы вісяць не ў жылым пакоі, 
а ў сенцах. Вышэй, пры апісанні 

іншых рэгіёнаў, былі прыведзены 
згадкі з этнаграфічных нарысаў 
пра тое, што ў курных хатах, дзе 
печ палілася па-чорнаму, абразы 
вешалі ў сенях.

Шыкоўнейшы здымак 1903–
1904 гг. гэтага ж этнографа данёс 
да нас выгляд покуці беднага(!) 
селяніна ў в. Шарпілаўка Гомель-
скага павета6. Гэта найлепшая з 
вядомых фатаграфія абразоў у 
інтэр’еры хаты, бо тут цудоўна 
можна разгледзець выявы на 
абразах і не толькі па абрысах вы-

значыць сюжэт, але і разабраць 
тэхніку выканання, прыналеж-
насць да іканапісных цэнтраў, а 
таксама спосаб мацавання абра-
зоў. Тут з самога кута ў два бакі 
разыходзяцца невялікія палічкі з 
вертыкальна пастаўленай план-
кай, якія ляжаць на гарызанталь-
ных круглых бэльках. У самым 
куце размешчаны абраз «Хрыста 
Панктакратара» (іканаграфія 
ліка болей падобна да св. Міка-
лая, аднак яго малявалі звычайна 
з загорнутай кнігай, тады як Ісуса 
Хрыста з разгорнутым Еван-
геллем), перад якім да столі на 
ланцугу падвешаны зніч. Справа 
ад яго —абраз «Св. Юрый Змея-
борац» такога ж памеру. Далей — 
трохі меншы абраз, верагодна, 
Багародзіцы Ахтырскай, і апошні 
ў гэтым шэрагу, праўдападобна, 
св. Іўліян (у народзе Усцініян — 
абаронца немаўлятаў). У левым 
баку ад кута: «Каранаванне Бо-
жай Маці», «Св. Панцеляймон», 
ікона-падакладніца ў ківоце за 
шклом і ў дэкаратыўнай фоль-
гавай шаце «Багародзіца Казан-
ская», далей у падобнай тэхніцы 
— «Хрыстос Збавіцель». Самая 
крайняя — «Багародзіца Прад-
весце» — магчыма, друкаваная 
(падобна да літаграфіі). Фактыч-
на гэты здымак дае ўяўленне пра 
«народны іканастас» — то бок, 
пра збор найбольш шанаваных 
святых, якія, паводле народнага 
светапогляду, аберагалі чалавека 
ў розных сферах жыцця і дапа-
магалі ў разнастайнай дзейнасці. 
Агорнута ўся бажніца трыма 
вышытымі ручнікамі.

Прыблізна ў той жа час Бы-
хаўскі і Рагачоўскі паветы Магі-
лёўскай губерні былі наведаны 
этнографам Е.  Р. Раманавым. 
Калекцыя яго здымкаў паступіла 
ў РЭМ у 1903  г.7 На прыведзе-
най тут фатаграфіі зафіксаваны 
інтэр’ер сялянскай хаты Рага-
чоўскага павета (паселішча не 
ўказана). Пад сціплымі руч-
нікамі вісяць на сцяне чатыры 
рамы з абразамі. У цэнтраль-

Покуць у сялянскай хаце. Сяло Шапчыцы Рагачоўскага павета Магілёўскай губерні. 1903 г. 
Фота Г. А. Немчанкі. Фотаадбіткі захоўваюцца ў МАЭ і РЭМе.

Покуць у хаце беднага селяніна ў в. Шарпілаўка Гомельскага павета 
Магілёўскай губерні. 1903–1904 гг. Фота В. К. Косткі. РЭМ.

16 
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

най змешчаны ці то адзін 
абраз, які мае чатырох-
часткавую кампазіцыю, 
ці то гэта чатыры розныя 
абразы, закампанаваныя 
такім спосабам. Магчыма, 
што гэта літаграфіі. Злева 
ад яго пад агульным ручні-
ком — два абразы адноль-
кавага памеру, сюжэт якіх 
разабраць складана: гэта 
маглі быць вянчальныя 
іконы або любыя іншыя 
абразы. Ікона справа так-
сама прачытваецца кепска, 
аднак арнамент па полі 
вельмі падобны да спо-
сабаў аздобы тагачасных 
літаграфій, а таксама абра-
зоў, пісаных у цэнтраль-
ных губернях Расійскай 
імперыі. 

Па дчас  экспедыцыі 
А.  К.  Серж путоўскага ў 
1926 г. быў зроблены зды-
мак покуці ў беларускай 
хаце в.  Пісароўка Унец-
кай воласці Клінцоўскага па-
вета Гомельскай губерні8 (ця-
пер — Клінцоўскі раён Бран-
скай вобл.)9. Тут у самым куце 
на абедзвюх сценках вісіць па 
іконе. Выяву на той, што справа, 
разабраць немагчыма, а вось 
левая вельмі добра чытаецца: 
на ёй прадстаўлены сюжэт, які ў 
народзе атрымаў назву «Багаро-
дзіца Трох Радасцяў», а даклад-
ней — гэта копія карціны Рафа-
эля «Мадонна ў крэсле», якая ў 
тым рэгіёне на мяжы ХІХ і ХХ ст. 
была надзвычай папулярнай10. 

Цэнтральная Беларусь
Пра выгляд покуці ў некато-

рых іншых рэгіёнах у пачатку 
ХХ ст. нам удалося выявіць 
звесткі з неапублікавых этна-
графічных матэрыялаў, якія 
захоўваюцца ў архіве РЭМа. Пра 
жытло сялянаў Ігуменскага па-
вета В. К. Костка ў 1905–1907 гг. 
запісаў: «В красном углу выше 
окон прибиты две планки, слу-
жащие поддержкою образам»11. 

Надзвычай каштоўна тое, што 
гэты збіральнік рабіў не толькі 
запісы, але і фатаграфіі. Для на-
шага даследавання маюць ціка-
васць яго здымкі з экспедыцый 
у Мінскую губерню, а таксама 
ў Магілёўскую, якую ён наведаў 
папярэдне — у 1903–1904 гг.

Рэдкай іканаграфічнай 
крыніцай з Мінскай губер-
ні з’яўляецца фота хаты с. 
Парэчча Ігуменскага па-
вета за 1905 г.12, дзе бачны 
чырвоны кут з абразамі і 
пад імі зажыначны сноп13. 
Цікава, што ў адной агуль-
най раме змешчана дзевяць 
невялікага памеру абраз-
коў. Гэта могуць быць як 
жывапісныя выявы, так і 
літаграфіі. Звяртае на сябе 
ўвагу і гарызантальны да-
волі вялікі абраз над акном. 
На жаль, амаль немагчыма 
разабраць яго сюжэт. Хоць 
аўтарам здымкаў і адзна-
чана, што яны зроблены 
ў хаце беднага селяніна, 
аднак, як відаць, натураль-
ным было мець у хаце не-
калькі абразоў. У дадзеным 
выпадку яны вісяць пад 
адным сціплым ручніком 
без вышыўкі. 

Падчас гэтай жа экспе-
дыцыі В. К. Косткі быў зроблены 
здымак покуці ў сенцах хаты за-
можнага селяніна з в. Падліпцы 
Слуцкага павета Мінскай губер-
ні14 (цяпер Слуцкі р-н). На фота 
трапілі чатыры абразы, хаця 
магчыма, што іх тут змешчана 
болей. Толькі самы крайні справа 

Покуць у хаце в. Пісароўка Унецкай воласці 
Клінцоўскага павета Гомельскай губерні. 1926 г. 

Фота А. Сержпутоўскага. РЭМ.

Покуць у хаце беднага селяніна, зажыначны сноп пад абразамі. 
Сяло Парэчча Ігуменскага павета Мінскай губерні. 1905 г. Фота В. К. Косткі. РЭМ.

17
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

падобны да жывапіснага твора, 
а астатнія, па ўсёй верагоднасці, 
выкананы тыражным споса-
бам — літаграфіі. 

З таго ж рэгіёну ўяўляе ціка-
васць здымак 1927  г., зроблены 
падчас экспедыцыі А. Я. Дуіс-
бурга паводле даручэння Эт-
награфічнага аддзела Рускага 
музея (цяпер РЭМ) у Любанскі 
р-н Бабруйскай акругі БССР. На 
фатаграфіі зафіксавана покуць з 

чатырма абразамі ў хаце Вольгі 
Вярэнік з в. Убібацькі (цяпер в. 
Камуна Любанскага р-на). Тут 
звяртае на сябе ўвагу шыкоўная 
аздоба чырвонага кута — вы-
цінанка, за якой амаль немагчы-
ма ўбачыць іконы: толькі можна 
падлічыць іх колькасць, а таксама 
заўважна, што два абразы на пра-
вай сцяне змешчаны за шклом. 
Гэтая іканаграфічная крыніца 
больш цікавая для даследчыкаў 

беларускай выцінанкі. Магчыма, 
сама гаспадыня і з’яўляецца яе 
стваральніцай15. 

Наяўнасць абразоў у хатах бе-
ларусаў сакуноў у пачатку ХХ ст. 
адзначыў этнограф Ісаак Сербаў 
(1871–1943 гг.). Гаворка вядзец-
ца пра рэгіён, што раскінуўся у 
вярхоўі ракі Пцічы і яе прытока 
Арэсы. У сучасных адміністра-
цыйных межах гэта памежжа 
Асіповіцкага і Старадарожскага 
раёнаў. Этнограф у сваім нарысе 
за 1915  г. зафіксаваў наступнае: 
«Почётный угол в хатах весь 
уставлен образами, которые 
сверху покрыты чистым натка-
ным ими вышитым полотен-
цем-набожником»16. Такім чынам, 
на поўдні і паўднёвым усходзе 
на пачатку ХХ ст. абразоў у ха-
тах звычайна было даволі шмат, 
што адрознівае гэтыя мясціны ад 
іншых, прааналізаваных вышэй.

*  *  *
У 1920–1930-я гг. хатнія абра-

зы паўсюдна бытавалі ў роз-
ных рэгіёнах Беларусі. Пра гэта 
сведчыць цікавае даследаванне 
І. Бутава пра хвалі абнаўлення 
абразоў17. У той час і пазней у 
розных мясцінах Беларусі фік-
саваліся такога кшталту цуды, 
а адбываліся яны пераважна ў 
хатах з дамашнімі іконамі, а не 
з царкоўнымі ў храмах. З гэтага 
ж даследавання вынікае, што 
такая з’ява ахапіла не толькі ма-
ляваныя, выкананыя жывапісна, 
абразы, але і друкаваныя на папе-
ры. Апошніх, яўна, было больш. 

Традыцыя размяшчэння іко-
наў у пэўным куце пакоя дажыла 
да нашых дзён. Гэтая з’ява фік-
суецца этнографамі, фалькла-
рыстамі, культуролагамі падчас 
наведвання хатаў у розных кут-
ках Беларусі. Вядома ж, яе можна 
назіраць пераважна ў вёсцы, у 
тых хатах, дзе не было «еўрара-
монту» і абстаноўка мае свой 
ранейшы выгляд. 

Яшчэ ў 1970–1980-я гг. пры 
ўзвядзенні новай хаты ў ёй рабілі 

Покуць у сенях. Хата багатага селяніна 
в. Падліпцы Слуцкага павета Мінскай губерні. 

1905 г. Фота В. К. Косткі. РЭМ.

Покуць у хаце Вольгі Вярэнік з в. Убібацькі Любанскага р-на Бабруйскай акругі БССР. 
1927 г. Фота А. Я. Дуісбурга. РЭМ.

18 
НАША ВЕРА 3/2024



покуць: вешалі выявы рэлігійна-
га зместу, пераважна фотадрукі. 
І адбывалася гэта нягледзячы на 
антырэлігійную кампанію.  

Інфармацыя пра з’яўленне 
абразоў у хатах сведчыць пра 
наступнае: у канцы ХVІ — па-
чатку ХVІІ ст. іконы ў жытле на 
Полаччыне і Смаленшчыне былі 
вельмі распаўсюджанымі. Гэта 
найбольш ранняя на дадзены пе-
рыяд вядомае сведчанне пра на-
яўнасць хатніх іконаў на нашых 
землях. Пазней пра гэты рэгіён 
звесткі ёсць толькі ад сярэдзіны 
ХІХ ст. і на той час старажытных 
абразоў у хатах не было, што 
дазваляе выказаць думку пра 
перарыванне традыцыі на нека-
торы час. У другой палове ХІХ — 
пачатку ХХ  ст. абразы былі ў 
хатах жыхароў Віцебшчыны, 
але старажытныя творы тут не 
трапляліся, абразы былі пера-

1 Гермацкая, Н. В. Сакральные семейные ценности белорусов. Божницы // Па-
мяць продкаў праз музейны свет : матэрыялы музейных чытанняў, 18 лістапада 
2014 г. / Міністэрства культуры Рэспублікі Беларусь, Беларускі дзяржаўны музей 
народнай архітэктуры і побыту. — Мінск : Нацыянальная бібліятэка Беларусі, 
2015. — Вып. 3, 186 с. С. 74. 

2 Вяселле : Абрад / Уклад., уступ. артыкул і камент. К.  А.  Цвіркі; муз. Дадатак 
З. Я. Мажэйка ; рэд. тома В. К. Бандарчык, А. С. Фядосік. — Мінск : Навука і 
тэхніка, 1978 — 640 с., нот. іл. — (Беларуская народная творчасць / АН БССР, 
Ін-т мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору). — С. 100.

3 Яковлева, Т.М. Первые иллюстративные коллекции отдела Европы // Рад-
ловский сборник. Научные исследования и музейные проекты МАЭ РАН 
в 2014 г. — Санкт-Петербург : «Лема», 2014. — С. 176–185.

4 МАЭ. — Фотоколлекция № 1693/7. В крестьянской избе. Белорусы, Могилёвская 
губерния, Чаусский уезд (Республика Беларусь, Могилёвская область, Чаусский 
р-н), конец ХIХ ст. Фотограф Немченко, Г.А.

5 МАЭ. — Фотоколлекция № 1620/33 (РЭМ. — Фотоколлекция 761/40). Красный 
угол в крестьянской избе. Белорусы, Могилёвская губерния, Рогачёвский уезд, 
село Шапчицы (Республика Беларусь, Гомельская область, Рогачёвский р-н), 
1903 г. Фотограф В. К. Костко.

6 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — КП 761–65. — Снимки, сделанные 
В. К. Костко в 1903–1904 гг. в Могілёвской губернии. Красный угол в избе бедного 
крестьянина Гомельского уезда д. Шарм. Красный угол в избе. Зажыначный 
сноп под образами.

7 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — Кол. 440, № 18. От Е. Р. Романова. 
Губерния Могилёвская, уезды Быховский и Рогачёвский, население белорусы. 
Год поступления коллекции 1903 г. Внутренность крестьянской избы Рогачёв-
ского уезда.

8 Гомельская губерня — адміністрацыйная адзінка, якая праіснавала кароткі час. 
Была ўтворана ў 1919 годзе і скасавана ў 1926 г. 

9 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — Кол. 5053, № 71А. Исполнена 

А. К. Сержпутовским в 1926 г. по поручению Этнографического отдела Государ-
ственного русского музея и поступила в отдел в 1929 г. 

10 Нельга не звярнуць увагу на наяўнасць у хаце, пры захаванні традыцыйнага 
інтэр’еру, адзення, пакаёвых раслінаў.

11 РЭМ. — Архив. — Ф. 1. — Оп. 2. — Д. 352. В. К. Костко, «Крестьянское жилище 
Игуменского уезда Минской губернии». Рукопись, фотографии, зарисовки. — 
1905–1907 гг. — 57 л. Л. 46.

12 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — КП 807–10/3. — Снимки, сделанные 
В. К. Костко во время его командировки от музея в Минскую губернию 
в 1905 г.: дом бедного крестьянина в с. Поречье. Красный угол в избе. Зажыначны 
сноп под образами. 

13 Лабачэўская, В.  А. Мастацтва дзеля славы Божай : саламяныя іканастасныя 
вароты і царкоўна-культавыя прадметы / В. А. Лабачэўская. — Мінск : Беларуская 
навука, 2018. — 263 с. : іл. С. 104.

14 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — Кол. 815 № 5-Е (або 5–5). — Снимки, 
сделанные В. К. Костко во время его командировки от музея в Минскую губер нию 
в 1905 г.: Слуцкий уезд, д. Подлипцы, владения богатого крестьянина. Покуть 
в сенях и дверь в кладовку.  

15 РЭМ. — Коллекция фотодокументов. — Кол. 4679. № 9. Собрана А. Я. Дуисбург по 
поручению Этнографического отдела Русского музея в 1927 г. БССР, Бобруйский 
округ, Любанский р-н. Покуть, передний угол в хате Ольги Вереник, Любанский 
р-н, д. Убибатьки.  

16 Сербов, И.А. Белорусы сакуны. Краткий этнографический очерк. 1915. : С. 12. 
17 Бутов, И. С. Ареал чудес: волны обновлений икон в ХІХ — первой половине 

ХХ века / И. С. Бутов ; науч. ред. Л. В. Дучиц. — Минск : Колорград, 2018. — 
168 с. : ил. 

18 РЭМ. – № 1292/142. Боговня из села Лобановска Чериковского уезда Могилёвской 
губернии, 52х46х16 см. переданы в 1908 г. А. А. Миллером.

19 РЭМ. – № 1292/141. Боговня из села Лобановска Чериковского уезда Могилёвской 
губернии, 45х39х13 см. переданы в 1908 г. А. А. Миллером.

важна на паперы, сустракаліся 
каталіцкія літаграфіі і разьбяныя 
ўкрыжаванні.

Этнаграфічныя звесткі намі 
былі апрацаваны па розных 
рэгіёнах Беларусі. Пераважна 
ў канцы ХІХ — пачатку ХХ ст. 
абразы былі амаль паўсюль, за 
выключэннем некаторых мяс-
цовасцяў... 

На Палессі, як заходнім, так і 
ўсходнім, сяляне мелі па некалькі 
абразоў, а ў Рэчыцкім Палессі 
ўвогуле іконы развешвалі на сце-
нах у некалькі шэрагаў. У гэтым 
рэгіёне іх куплялі на кірмашах, 
часта ў рускіх багамазаў. Падня-
проўе таксама было багатым на 
пісаныя абразы, пра што свед-
чаць іканаграфічныя крыніцы. 
Увогуле падчас правядзення 
даследавання былі выяўлены і 
некаторыя не вядомыя дагэтуль 
фотаздымкі абстаноўкі хатаў. 

Агулам жа фатаграфіі былі сабра-
ны па ўсіх гісторыка-этнаграфіч-
ных рэгіёнах Беларусі.

Асобна таксама закранута і 
такое цікавае пытанне як наяў-
насць бажніцаў, бо менавіта яны 
прызначаліся для размяшчэння 
ў іх хатніх іконаў. На Случчыне 
ўжо дакладна ў сярэдзіне ХІХ ст. 
існавала практыка змяшчаць 
абраз у спецыяльнай драўлянай 
разьбянай шафцы.Пра існаванне 
такіх хатніх прадметаў захаваліся 
этнаграфічныя нататкі пра Ві-
цебшчыну. Захаваныя бажніцы 
сведчаць пра іх распаўсюд на 
мяжы ХІХ–ХХ ст. на Падняпроўі, 
а таксама ў геаграфічна су праць-
леглым рэгіёне — на Астравеч-
чыне ў арэале пражывання эт-
нічных літоўцаў католікаў.

19
НАША ВЕРА 3/2024



П о с т а ц і

Сто гадоў таму, 24 ліпеня 
1924 года, Віленскі біскуп Юры 
Матулевіч выдаў дэкрэт аб ут-
варэнні альбярцінскай парафіі 
славяна-візантыйскага абраду. 
Пасёлак Альбярцін знаходзіўся 
ў Слонімскім павеце, недалёка 
ад Слоніма. (Цяпер гэта гарадскі 
мікрараён.) 

У траўні 1924 года ў Альбяр-
ціне з’явіліся першыя два айцы 
езуіты — а. Караль Буржуа і 
а. Міхал Маліноўскі, якія 4 ліста-
пада заклалі пачатак усходняй 
місіі айцоў езуітаў сярод белару-
саў. Хто яны — гэтыя святары?

Караль Буржуа (1887–1963) 
нарадзіўся ў Парыжы. Ён быў 
першым неаўніяцкім езуітам у 
Польшчы, а таксама ў Альбяр-
ціне. Тут ён працаваў з траўня 
1924 года да снежня 1925 года. 
Выконваў абавязкі кіраўніка 
місіі. Аб сваёй працы напісаў 
успаміны і надрукаваў у газе-
це «Etudes» (№ 191, 1927 год). 
Успаміны называюцца «Chez 
les paysans de la Podlachie et du 
nord-est de la Pologne» («Сярод 
сялянаў Падляскага ваяводства 
і паўночна-ўсходняй Польшчы»). 
Асобны ўрывак з яго ўспамінаў 
быў надрукаваны ў «Naszych 
Wiadomosciach» (Т. 8, 1927). 

Пасля Альбярціна ў 1927–1931 
гадах Караль Буржуа працаваў 
настаўнікам французскай мовы 
ў Празе, потым — у Эстоніі ў 
1932–1946 гадах, а з 1950 года 
жыў сярод рускіх эмігрантаў у 
Сан-Паўла ў Бразіліі, дзе і памёр 
18 красавіка 1963 года.

Сяргей Чыгрын

Першыя айцы езуіты 
ў Альбярціне

Міхал Маліноўскі (1887–1942) 
нарадзіўся ў Швакшце каля Свян-
цянаў. Вучыўся ў Пецярбургскай 
духоўнай семінарыі, быў прафе-
сарам духоўнай семінарыі ў Віль-
ні. У Альбярціне жыў у 1924–1927 
гадах. Пасля быў аперарыем і 
апекуном каталіцкіх суполак у 
Познані, працаваў суперыёрам 
і мадэратарам Марыянскай са-
даліцыі ў Варшаве і Лодзі. У 1940 
годзе быў арыштаваны гітле-
раўцамі і загінуў у канцлагеры 
ў Дахаў... 

Альбярцін хутка атрымаў ста-
тус першага ў Заходняй Беларусі 
прыхода ўсходнеславянскага 
абраду, а ў 1926 годзе місія была 
зацверджана як навіцыят (уста-
нова для падрыхтоўкі ў манаскі 
ордэн), які заснаваў свой філіял 
у вёсцы Сынковічы (15 кіла-
метраў ад Альбярціна, цяпер – 
Зэльвенскі раён), а Сынковіцкая 

крэ пасць-царква стала цэнтрам 
прыхода ўсходнеславянскага 
абраду.

У 1927–1931 гадах у Альбярцін 
прыбылі новыя групы навіцыяў 
з ліку мясцовай беларускай і 
польскай моладзі; у канцы 1932 
года тут прайшлі падрыхтоўку 
больш за 60 святароў, а манастыр 
у Альбярціне і філіял у Сынкові-
чах мелі 25 місіянераў («Рэлігія і 
царква на Беларусі». Мінск, 2001. 
С. 13).

У 1927 годзе ў Альбярцін з 
Варшавы прыехалі Павел Мацэвіч 
і Эдвард Войтчак, а ў 1928 годзе 
на дапамогу альбярцінскім айцам 
быў пасланы француз Піліп дэ 
Рэжыс дэ Гатымель (1897–1955). 
Француз быў вельмі зацікаўлены 
працай сярод праваслаўных лю-
дзей. Ён хутка вывучыў беларус-
кую і польскія мовы. Працаваў 
соцыем майстра навіцыяту і адмі-

Ш
ы
ль
да

 н
а 
кр

ы
ж
ы

 ў
 А
ль
бя

рц
ін
е.

 

Сяргей ЧЫГРЫН нарадзіўся ў 1958 годзе ў вёсцы Хадзявічы Слонімскага раёна. Скончыў філфак Белдзяржуніверсітэта. Займаецца літара-
туразнаўствам, краязнаўствам і журналістыкай. Аўтар шматлікіх кніг, сярод якіх — «Пакліканыя на родны парог», «Беларуская Беласточ-
чына», «Тэатр у Слоніме», «Альбярцін», «Па слядах Купалы і Коласа», «Такі іх лёс», «Гістарычная мазаіка Слонімшчыны», «На радзіме 
Ігната Дварчаніна», «Вяртанне да Ларысы Геніюш» і іншыя. Жыве ў Слоніме, працуе загадчыкам літаратурна-драматычнай часткі Слонімскага 
драматычнага тэатра.

20 
НАША ВЕРА 3/2024



П о с т а ц і

ністратарам прыхода ў Альбярці-
не. У 1932 годзе ён стаў майстрам 
навіцыяту і выкладчыкам візан-
тыйска-славянскай літургіі. Праз 
год ён перавёўся ў Рым, а пасля 
пераехаў у Аргенціну. Напісаў шэ-
раг публікацый на тэму касцёль-
най уніі і становішча Касцёла ў 
Расіі. У 1955 годзе памёр у Буэнэс-
Айрэсе.

Заслужаным уніяцкім дзе-
ячам і арганізатарам усходняй 
місіі быў Антон Дуброўскі (Дам-
броўскі; 1896–1947). Нарадзіўся 
ён на Браслаўшчыне, вывучаў 
філасофію і багаслоўе ў Крака-
ве і ў Рыме. Жыў і працаваў у 
Альбярціне спачатку духоўным 
айцом, потым — міністрам дому, 
соцыем магістра навіцыяту і ад-
міністратарам неаўніяцкага пры-
хода, суперыёрам усходняй місіі, 
рэктарам і магістрам навіцыяту. 
Шмат пісаў артыкулаў на тэму ўс-
ходняй місіі і грэка-славянскага 
абраду — яго артыкулы чыталіся 
на ўніяцкіх кангрэсах. 

У 1935 годзе ў Альбярцін пры-
ехаў малады айцец Станіслаў Ла-
скі (1904–1944). Ігумен і майстар 
навіцыяту адразу актыўна ўзяўся 
за працу. Ён пабудаваў у Альбяр-
ціне царкву і касцёл лацінскага 
абраду, а таксама шырока зай-
маўся публічнай дзейнасцю на 
карысць касцёльнай уніі. У 1944 
годзе яго арыштавалі ў Польшчы 
немцы і вывезлі ў канцлагер 
Маўтгаўзен, дзе Станіслаў Ласкі 
быў расстраляны.

Амерыканскі езуіт польска-
га паходжання Вальтэр Цішэк 
(1904–1984) служыў місіянерам 

у Альбярціне з 1938 года. «Мая 
праца ў Альбярціне на дзве трэці 
была душпастырскай і на трэць 
настаўніцкай. Я выкладаў этыку 
маладым езуітам, якія вывучалі 
ў нашай місіі ўсходні абрад, і 
дзецям у школе — катэхізіс. 
Акрамя таго, быў вандроўным 
святаром, які наведваў у Альбяр-
ціне і навакольных вёсках сем’і, 
даючы ім парады, размаўляючы 
са старымі бабулямі і з хворымі, 
выконваючы тысячы дзеянняў, 
як і належыць душпастыру ма-
лога мястэчка. З-за таго, што 
нас у Альбярціне было мала, 
толькі трое святароў, апрача на-
чальніка а. Дамброўскага, і з-за 
таго, што я быў новапрыбылым 
чальцом, я атрымаў у спадчыну 
розныя дробныя павіннасці, якія 
звычайна выпадаюць на мала-
дзейшага вікарыя», — успамінае 
Вальтэр Цішэк у сваёй кнізе 
«З Богам у Расеі» (Пінск, 2003). 
Дарэчы, кніга ўспамінаў Вальтэра 
Цішэка і Даніэля Флягерты «З Бо-
гам у Расеі» выйшла і на белару-
скай мове ў Пінску ў 2003 годзе. 
Яе пераклаў Павел Ляхновіч.

У 1941 годзе Вальтэр Цішэк 
быў рэпрэсаваны. Ён абвінава-
чваўся ў шпіянажы на карысць 

Айцы езуіты ў Альбярціне. Стаіць пяты злева Антон Неманцэвіч.

Айцец Піліп дэ Рэжыс дэ Гатымель.

21
НАША ВЕРА 3/2024



Ватыкана. Пяць гадоў святар 
правёў у турмах НКВД у Пярмі, 
на Лубянцы і ў Бутырках, а на 
чарговыя 15 гадоў быў сасланы 
ў Сібір. З лагераў яго вызвалілі 
ў 1955 годзе. Пасля вызвалення 
працаваў рабочым і аўтаме-
ханікам, а таксама падпольна 
займаўся душпастырскай дзей-
насцю ў Абакане і Краснаярску. 

пасля смерці святара ў 1990 го-
дзе ў Варшаве. 

Альбярцінскія айцы належалі 
да розных нацыянальнасцяў: 
гэта былі немцы, палякі, чэхі, 
балгары, украінцы, французы, 
беларусы, румыны, славакі і 
іншыя, але агульнаю мэтаю для 
іх была павага найперш да бела-
рускага народа, сярод якога яны 
вялі сваю місійную дзейнасць. 

Год аперырыем працаваў у 
Альбярціне і ў Жыровічах Тадэ-
вуш Мацяёўскі (1912–1994), май-
страм навіцыяту ў Альбярціне — 
Стэфан Сакач (1890–1973), су-
перыёрам і міністрам у 1931–
1936 гады — Антоні Зомбэк 
(1899–1989), майстрам навіцыяту 
Станіслаў Ласкі (1904–1944) і 
іншыя святары візантыйска-сла-
вянскага абраду. Іх дзейнасць і 
жыццё заслугоўваюць асобных 
даследаванняў. 

Згадваючы пра даваенны Аль-
бярцін, нельга абмінуць і яшчэ 
дзве яркія асобы — Антона Не-
манцэвіча (1893–1943) і Антонія 
Гжыбоўскага (1904–1943). Пра 10 
фактаў з жыцця экзарха Антона 
Неманцэвіча я распавёў у адным 

У 1963 годзе Вальтэра Цішэка 
абмянялі на савецкага шпіё-
на. Ён вярнуўся ў ЗША, дзе 
працягваў душпастырскую і 
гуманітарную дзейнасць. Свае 
ўспаміны і перажыванні ён апі-
саў у кнігах «З Богам у Расеі» і 
«Ён мяне вядзе». Памёр Вальтэр 
Цішэк у ЗША. Кнігі на польскай 
мове ўпершыню пабачылі свет 

П о с т а ц і

Вокладка кнігі. Вальтэр Цішэк.

Айцы езуіты з семінарыстамі. Альбярцін, 4 сакавіка 1929 г.
У першым радзе знізу: айцы Эдуард Войтчак, Марцэлі Высакінскі, Антон Дамброўскі, Уладзімір Пянткевіч, Павел Мацэвіч, Піліп дэ Рэжыс.

У другім радзе: навіцый схаластык Ян Літвінскі, браты Міхал Ліпскі, Станіслаў Капяркевіч, Казімір Канскі, Францішак Зялінскі, 
Уладзімір Мельнік, навіцый схаластык Казімір Рачыцкі. У трэцім радзе: навіцыі схаластыкі — Уладзімір Бернаковіч, Баляслаў Здановіч, 
Ежы Тарлецкі, Вінцэнт Адамовіч, Данат Стаўскі, Максіміліян Вылегала, Вітольд Швед, навіцыі браты — Міхал Куцло і Пётр Кунцё.

22 
НАША ВЕРА 3/2024



з нумароў «Нашай веры» (№ 1, 
2024 г.).

Трагічным аказаўся лёс у 
Альбярціне і айца Антонія Гжы-
боўскага (1904–1943). Пасля Кра-
кава і Любліна, дзе ён вывучаў 
філасофію і багаслоўе, малады 
святар прыехаў у Альбярцін і 
быў прызначаны рэктарам Ры-
ма-каталіцкага касцёла. Калі на 
Слонімшчыну прыйшлі немцы, 
айцец Гжыбоўскі шмат дапама-
гаў габрэям, беларусам і палякам, 
але гэта не падабалася савецкім 
партызанам. Яны пераапрануліся 
ў нямецкую форму і 20 кастрыч-
ніка 1943 года ноччу ўварваліся 
ў дом святара і вывезлі яго ў лес 
недалёка ад Альбярціна, дзе рас-
стралялі і закапалі…

...Кожны раз, калі я еду ў 
Альбярцін, уяўляецца мне, як па 
яго вузкіх вуліцах крочаць айцы 
езуіты, якія служылі тут у 1924–
1942 гадах. Бачыцца, як з горкі ад 
касцёла спускаюцца яны ўніз да 
маёнтка графа Пуслоўскага. Ся-
род іх – і найстарэйшы Уладзімір 
Пянткевіч (1865–1933). 

Ужо прайшоў 91 год, як ён, 
першы протаігумен усходняй 
мicii і суперыёр законнага дому 
айцоў езуiтaў у Альбярціне, 
адышоў у вечнасць. Уладзімір 
Пянткевіч пахаваны ў Слоніме, 
на Альбярцінскіх могілках, але 
магіла яго ледзь не згубілася за 
савецкія бязбожныя часы. Знай-
сці яе дапамагла былая выха-
вальніца спадарыня Браніслава 
Васіленка-Бараноўская, якая 
таксама ўжо не жыве. Сёння на 
магіле Уладзіміра Пянткевіча 
стаіць сціплы крыж, яе дагля-
даюць мясцовыя грэка-католікі. 
Айцец Пянткевіч, безумоўна 
заслугоўвае ўдзячнай памяці 
беларусаў, бо ён быў адным з 
тых нешматлікіх палякаў, якія 
прызнавалі за беларусамі права 
на родную мову ў рэлігійным 
жыцці. Ён і сам прыкладаў нама-
ганні, каб авалодаць беларускаю 
моваю, што хутка і зрабіў, і абавя-
заў усіх святароў, якія працавалі 

і дапамагаў ксяндзу Мар’яну 
Мараўскаму рэдагаваць што-
месячнік «Przegląd Powszechny» 
(«Усеагульны агляд»), а таксама 
прыватным чынам закончыў 
першы курс багаслоўя. 

У 1891–1894 гадах Уладзімір 
Пянткевіч працягваў навуку на 
багаслоўскім факультэце, падчас 
якой 26 мая 1892 года атрымаў 
святарскае пасвячэнне. Пэўны 

ў Альбярціне і ваколіцах, ды ўсіх 
выхаванцаў Альбярцінскага ма-
наскага дома, вучыць мову наро-
да, сярод якога яны павінны былі 
працаваць. Ды і з’яўленне бела-
рускамоўнага ўніяцкага часопіса 
«Да Злучэньня!», які рэдагаваў а. 
Антон Неманцэвіч, было зусім не 
выпадковым...

Уладзімір Пянткевіч нара-
дзіўся 26 снежня 1865 года ў 
вёсцы Аджыконь каля горада 
Кросна (Польшча). Гэта быў 
найстарэйшы сын Максімілія-
на — адміністратара маёнткаў, 
і Ганны (дзявочае прозвішча 
Крышталовіч). Пянткевічы мелі 
яшчэ двух сыноў — Аляксандра 
і Браніслава. 

Пасля заканчэння трохклас-
най школы ў Кросне Уладзімір 
вучыўся ў гімназіі ў горадзе 
Ясла (1–2 класы) і ў Жэшаве (3–4 
класы). У 1880 годзе ён уступіў 
у ордэн езуітаў у вёсцы Стара 
Весь каля Бжозава, дзе прайшоў 
двухгадовы навіцыят, выву-
чаючы гуманітарныя навукі, а 
таксама рыторыку, між іншым — 
пад кіраўніцтвам немца Алойза 
Петэрса (1884–1846), а потым 
штудзіраваў філасофію ў горадзе 
Хыраў (цяпер Хирів ва Украіне) 
і ў Цярнопалі. Са снежня 1888 
года да чэрвеня 1890 года вы-
вучаў лацінскую мову ў Хыраве 

П о с т а ц і

Альбярцін, 1930-я гады. Пасля Эўхарыстычнай працэсіі. 
Сядзіць (у цэнтры) а. Уладзімір Пянткевіч. Злева ад яго — а. Сейбук.

Айцец Уладзімір Пянткевіч.

23
НАША ВЕРА 3/2024



час ён выкладаў багаслоўе ў 
семінарыі езуітаў у Кракаве, а 
пасля закончыў курсы езуіцкай 
духоўнасці (трэцюю прабацыю — 
самую высокую ступень езуіцка-
га пасвячэння) у Цярнопалі.

У 1896–1898 гадах святар 
быў членам рэдкалегіі штоме-
сячніка «Przegląd Powszechny», 
дзе адказваў за грамадскі ад-
дзел. А друкавацца пачаў з 1890 
года: публікаваў у штомесячніку 
«Przegląd Powszechny» артыкулы, 
справаздачы і рэцэнзіі, перакла-
ды паэтычнай творчасці Мацея 
Казіміра Сарбеўскага, знаёміў 
таксама з ягонай рукапіснай 
спадчынай і прапаведніцкай 
дзейнасцю, спрабаваў нават пі-
саць рэлігійныя песні. 

З 1897 года на старонках што-
месячніка «Przegląd Powszechny» 
Уладзімір Пянткевіч тлумачыў 
розныя грамадскія пытанні. 

У 1989 годзе святар Пянткевіч 
вярнуўся на кафедру дагматычна-
га багаслоўя ў семінарыі езуітаў у 
Кракаве. Там ён напісаў навуко-
вую працу, апублікаваную ў што-
месячніку «Przegląd Powszechny» 
ў 1902–1903 гадах. У гэты час 
ён становіцца суперыёрам дома 

езуітаў у Львове і прысвячае сябе 
галоўным чынам прапаведніцтву 
і арганізацыі саслоўных гавен-
няў для моладзі, інтэлігенцыі, 
памешчыкаў і клірыкаў. Ён умеў 
спалучаць глыбокія багаслоўскія 
разважанні з прыгожым стылем 
і красамоўствам. 

У чэрвені 1904 года Уладзімір 
Пянткевіч выехаў у Рым, дзе ў 
1904–1906 гадах працаваў са-
кратаром нямецкай асістэнцыі 
езуітаў, да якой тады належала 
Галіцыйская правінцыя. Пасля 
вяртання на радзіму Пянткевіч 
быў рэктарам калегіі ў Кракаве, 
затым дарадчыкам правінцыяла, 
а пасля намеснікам правінцыя-
ла і правінцыялам галіцыйскіх 
езуітаў. Ён рэарганізаваў езуіц-
кае школьніцтва ў адпаведна-
сці з патрабаваннямі, пераняў 
апякунства над новаадкрытай 
місіяй польскіх езуітаў у Паў-
ночнай Радэзіі, наглядаў за са-
цыяльнымі адносінамі і развіц-
цём народных рухаў у Галіцыі, 
ананімна апублікаваў брашу-
ру «Якія абавязкі ў палякаў-
католікаў на маючых адбыцца 
выбарах» (Кракаў, 1907), у якой 
заклікаў галасаваць за сум-

ленных, разумных і веруючых 
кандыдатаў. 

Пад уплывам Уладзіміра Леду-
хоўскага, асістэнта пры генерале 
ордэну, Уладзімір Пянткевіч з 
вялікаю ўпартасцю падтрым-
ліваў — насуперак агульным 
меркаванням польскіх езуітаў — 
ідэю будаўніцтва касцёла Сэрца 
Езуса ў Кракаве (вул. Каперніка, 
26) паводле праекта Францішка 
Манчынскага. Ён становіцца 
прэфектам багаслоўскага ад-
дзялення Кракаўскай калегіі і 
прафесарам касцёльнай рыто-
рыкі і педагогікі. Падчас Пер-
шай сусветнай вайны з паловы 
1914 года да паловы 1915 года 
працаваў у душпастырстве ў 
Верхняй Сілезіі і Познаньшчыне, 
выступаў з патрыятычнымі про-
паведзямі. Потым узначальваў 
езуітаў у Станіслававе (цяпер 
Івана-Франкоўск) і кіраваў у 
якасці намесніка правінцыяла 
езуіцкімі дамамі на Букавіне і ва 
ўсходняй частцы Галіцыі, якую 
занялі расіяне.

 Пасля заканчэння Першай 
сусветнай вайны вярнуўся ў Кра-
каў, дзе выступаў з пропаведзямі 
і супрацоўнічаў з езуіцкім перы-
ядычнымі выданнямі «Przegląd 
Powszechny», «Sodalis Marianus», 
«Głosy Katolickie». Напрыканцы 
1923 года прымаў удзел у кан-
грэгацыі езуітаў у Рыме, падчас 
якой па адмысловай ініцыятыве 
Папы Пія ХІ ва ўлонні ордэну 
была створана ўсходняя галіна 
грэка-славянскага абраду (гэтак 
званая ўсходняя місія), і ў 1924 
годзе была адкрыта першая 
місійная станцыя ў Альбярціне. 
Уладзімір Пянткевіч далучыўся 
да гэтай місіі, а 15 ліпеня 1925 
года ён быў прызначаны супе-
рыёрам i протаігуменам, і на 
гэтай пасадзе заставаўся да канца 
жыцця. 

Вось такі адукаваны чалавек у 
1925 годзе прыехаў у Альбярцін. 
Яму тады было ўжо 60 гадоў. 
Нягледзячы на сталы ўзрост, 
Уладзімір Пянткевіч энергічна 

П о с т а ц і

Айцы  і клерыкі з Альбярціна. Сядзяць айцы Антон Дамброўскі, 
Уладзімір Пянткевіч, Павел Мацэвіч, Марцэлі Высакінскі. 1927 г.

24 
НАША ВЕРА 3/2024



пачаў вывучаць старажытную 
царкоўнаславянскую і белару-
скую мовы, усходнюю літургію, 
арганізоўваць місію, прыцягваць 
да справы добраахвотнікаў роз-
ных нацыянальнасцяў: італьян-
цаў, французаў, венграў, немцаў. 
У 1926 годзе ён адкрыў уласны 
навіцыят у Альбярціне. Шляхам 
выступленняў і публікацый у 
айчынным і замежным друку 
знаёміў шырокія слаі грамадства 
з узнікненнем і развіццём уніяц-
кай місіі. 

Але далёка не ўciм у польскім 
грамадстве падабалася дзейнасць 
айцоў езyiтаў у Альбярціне. Трэба 
адзначыць, што з некаторым не-
даверам пэўны час глядзелі на іх 
дзейнасць і беларускія каталіцкія 
святары з Беларускай Хрысцыян-
скай Дэмакратыі. З боку польскіх 
шавіністаў на ўсходнюю мiсiю ў 
Альбярцiне iшлi намовы i скаргі 
свецкім і духоўным польскiм 
уладам. Шавiнicтычныя польскiя 
колы iмкнулiся ўсяляк давесцi, 
што праз вiзантыйска-славянскi 
абрад адбываецца русiфiкацыя 
мясцовага «польскага люду». 
Дайшло нават да таго, што выму-
шаны быў умяшацца ў гэтыя раз-
боркі вядомы сваім змаганнем 
супраць усяго беларускага Вілен-
скі арцыбіскуп Рамуальд Ялб-
жыкоўскі. 11 лютага 1933 года, з 
прычыны шматлiкix нападак на 
aльбярцiнскiх айцоў, ён нават вы-
даў спецыяльны пастырскi лicт, 
а ў рэлігійным штомесячніку 
«Jutrzenka Białostocka» рэдактар 
ксёндз канонік Адам Абрамовіч 
у кастрычніку 1931 года змясціў 
артыкул пад загалоўкам «З якой 
мэтай?», у якім крытыкаваў ай-
цоў езуітаў у Альбярціне. Гэты 
самы артыкул пад загалоўкам 
«Русіфікацыя Слонімшчыны» 
6 кастрычніка 1931 года пера-
друкавала «Gazeta Warszawska», 
а таксама віленскае «Słowo» і 
«Kurier Nowogródzki». 2 снежня 
1931 года «Gazeta Warszawska» 
апублікавала вялікі артыкул 
памешчыка Ул. Есьмана з вёскі 

Бердавічы (цяпер — Бярдовічы) 
Слонімскага павета, які называў-
ся «Русіфікацыя польскай Бела-
русі», дзе большую частку займа-
ла абвінавачванне ў русіфікацыі. 
Гэты матэрыял перадрукавалі 
таксама іншыя выданні. 

Такія шматлікія атакі на ўсход-
нюю місію вельмі расхвалявалі 
Уладзіміра Пянткевіча. Ён рэзка 
абвяргаў закіды праціўнікаў. 
На ўсіх уніяцкіх канферэнцыях 
у Пінску ён заўсёды выступаў 
у абарону правоў беларусаў на 
сваю мову, а ў 1932 годзе ў Кра-
каве Уладзімір Пянткевіч выдае 
палемічную брашуру «Праўда 
аб Альбярціне» — як адказ пану 
Есьману з Бердавічаў і ксяндзу 
каноніку Адаму Абрамовічу з 
Беластока. У сваім выданні аўтар 
растлумачыў усім мэты місіі 
ў Альбярціне. У прыватнасці, 
Уладзімір Пянткевіч пісаў (тэкст 
даецца ў маім перакладзе на бе-
ларускую мову): «…Слонімшчы-
на і Наваградчына — гэта не 
Калуга ці Вязьма, і нельга не 
разумець, што ўніяцкая місія на 
крэсах Польшчы — галоўным і 
першачарговым чынам, а ў пе-
раважнай большасці выпадкаў 
нават выключна, — мусіць вес-

П о с т а ц і

Альбярцін — дом прабацыі. 
Паштоўка.

ціся на беларускай і ўкраінскай 
мовах». Далей святар Пянткевіч 
тлумачыў: «Манашкі, якім мы 
даручылі прытулак у нашай 
Альбярцінскай парафіі, дзяцей 
(усходніх, а не польскіх) на бе-
ларускай мове навучаюць і вы-
хоўваюць, арганізуючы з імі бат-
лейкі, рытмічныя танцы гномікаў 
і іншага роду пастаноўкі і гульні. 
<...> Таксама ў другой парафіі ў 
Сынковічах наш пробашч, блізкі 
сусед п. Есьмана, навучанне рэлі-
гіі ў некаторых школах пастаянна 
вядзе на беларускай мове, а і з 
падрастаючай пазашкольнай 
моладдзю ладзіць пастаянна 
беларускія самадзейныя паста-
ноўкі і гутаркі… Мы палічылі 
неабходным стварыць таксама 
беларускі ўніяцкі штомесячнік 
пад назваю «Да Злучэньня», ад 
студзеня гэтага года выдаем яго 
ў Альбярціне…». 

Уладзімір Пянткевіч моцна 
перажываў за лёс святой справы 
хрысціянскага аб’яднання, дый 
узрост яго быў ужо немалы... Ён 
памёр ад сардэчнага прыступу 
23 сакавіка 1933 года. Яму было 
88 гадоў…

...Штогод у Слоніме ў мікра-
раёне Альбярцін, дзе знахо-
дзілася рэзідэнцыя айцоў езуітаў, 
адбываюцца пілігрымкі вернікаў. 
Там цяпер стаіць памятны крыж. 
У 2000 годзе падчас адной такой 
пілігрымкі мясцовая старая жан-
чына ўніятка прынесла фотазды-
мак айца Уладзіміра Пянткевіча 
з надпісам па-беларуску. Усіх 
прысутных гэта да слёз кранула.

Фотаздымкі 
з архіва аўтара 

і Раісы Зянюк.

25
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

У 1839 г. славенскі лінгвіст і 
гісторык, адзін з заснавальнікаў 
навуковай славістыкі, Eрнэй Ка-
пітар (1780–1844), змясціў у кнізе 
«Hesychii Glossographi discipulus...» 
(Vindobonae, 1839) нататку пад 
назваю «Гістарычнае пытанне 
пра доктара медыцыны Праж-
скага ўніверсітэта Францішка 
Скарыну, літвіна, змоўшчыка 
супраць Марціна Лютэра». У ёй 
Капітар пераказвае эпізод з «усім 
вядомага» жыццяпісу Марціна 
Лютэра:

«Усім вядомы жыццяпіс Лютэ-
ра і тое, што ён у 1525 г. шчасліва 
пазбегнуў падкопаў доктара 
Францішка-паляка, які пасля 
прыезду ў Вітэнбэрг і знешнасцю, 
і манерамі, і рознабаковай вучо-
насцю настолькі заваяваў давер 
Меланхтона, што той ахвотна 

запрасіў яго да сябе. Трэцім на 
вячэру запрашаецца сам Лютэр, 
які не менш за брата Меланхто-
на і настолькі быў захоплены та-
лентамі чужаземнага доктара, 
што запрасіў яго на снеданне і для 
гульні ў шахматы. Аднак, калі 
Лютэр паcля вячэры і амаль у 
поўнач вяртаўся дадому, яму рап-
там прыйшла на думку зробле-
ная сябрамі чатыры гады таму 
перасцярога, каб ён асцерагаўся 
нейкага доктара Францішка-па-
ляка, найхітрэйшага прайдзісве-
та, падбухторанага біскупамі 
за дзве тысячы залатых зжыць 
Лютэра са свету. Муж, які не 
раз ужо зведаў падкопы д’ябла і 
таму не мог ставіцца да іх абы-
якава, да таго быў усхваляваны, 
што раніцай на золку збег з 
Вітэнбэрга ў Торгаў, пакінуўшы 
распараджэнне слузе, каб ён не 
толькі паведаміў паляку пра яго 
[Лютэра] нечаканы ад’езд, але 
каб забараніў яму [Францішку] 
падыходзіць да спачывальні, каб 
часам ён не зачараваў яе. Аднак 
слуга, які, безумоўна, не быў 
героем, не асмеліўся забараніць 
такому далікатнаму і важнаму 
чужаземцу зірнуць на спачываль-
ню вялікага мужа. Калі пра гэта 
даведаўся ў Торгаве Лютэр, ён не 
толькі як след прабраў слугу, але 
запатрабаваў ад магістрата 
Вітэнбэрга, каб гэтага інтрыга-
на ад д’ябла Францішка паддалі 
катаванню. Але з магістратам 
здарылася тое ж, што з Меланх-
тонам і слугой Лютэра: вучоны і 
далікатны чужаземец быў адпуш-
чаны з простай парадай пакінуць 
[Вітэнбэрг]». 

Далей, каментуючы гэты эпі-
зод, Капітар выcоўвае гіпотэзу 
пра тоеснасць памянёнага док-
тара Францішка з доктарам ме-
дыцыны Францішкам Скарынам:

«Ужо калі б хто-небудзь 
[уважліва] разгледзеў тое, што 
ў 1517–1519 гг. у багемскай Празе 
доктар медыцыны ўніверсітэта 
Францішак Скарына выдаў з 
густам Біблію Рускую і следам 
за гэтым у 1525 г. у Вільні іншыя 
шматлікія царкоўныя літоўска-
рускія кнігі, то ці не зарадзілася 
б у яго цалкам натуральнае да-
пушчэнне, што падазрэнне тое 
адносілася да гэтага доктара 
Скарыны, грэка-католіка, які, 
перакладаючы з Вульгаты, быў 
праціўнікам Лютэра, які пера-
кладаў з арыгінала. I па гэтай 
прычыне ён [Скарына] больш за 

Алесь Жлутка

Доктар Францішак і доктар Лютэр: 
Сустрэча ў Вітэнбэргу

Да 500-годдзя «Апостала» — апошняга друкаванага выдання Францішка Скарыны

Алесь ЖЛУТКА ó кандыдат філалагічных навук (абараніў дысертацыю па лацінскай паэзіі Беларусі эпохі Асветніцтва). Нарадзіўся ў 1954 го -
дзе ў вёсцы Заполле на Магілёўшчыне. Закончыў аддзяленне класічнай філалогіі Львоўскага ўніверсітэта імя І. Франко (1983 г.) Падрыхта-
ваў да выдання кнігу дакументаў і сведчанняў ́ Міндаў ó кароль Літовііª (Мінск, 2005). Пераклаў на беларускую мову паэзію Гарацыя, байкі 
Эзопа і творы анакрэотыкаў. Займаецца даследаваннем ранняй гісторыі Касцёла на Беларусі, беларускай анамастыкай.

26 
НАША ВЕРА 3/2024



С п а д ч ы н а

ўсё мог быць непрыемным гэтаму 
рэфарматару, пратэстанту, 
былому манаху, да таго ж жана-
таму. Для ператварэння гэтай 
гіпотэзы ў гістарычны факт не 
хапае самага малога: каб хто-не-
будзь натрапіў у архіве Вітэнбэр-
га на рэшткі [дакументаў], якія 
дакладна падавалі б хоць імя Ска-
рыны. Аднак не з’яўляецца фак-
там тое, што Скарына сапраўды 
рабіў падкопы супраць жыцця 
Лютэра, а толькі тое, што ён 
падазраваўся ў такім злачын-
стве сябрамі Лютэра і самім 
Лютэрам. Але ні Меланхтон, ні 
магістрат Вітэнбэрга, сапраўды, 
калі ў такім падазрэнні была б 
хоць доля праўды, не змаглі б не 
выканаць высокай волі Лютэ-
ра. Мы не пярэчым, што гэта 
трохі інакш трактуецца Зэ-
кендорфам, аднак мы прытрым-
ліваемся [меркавання] пра гэту 
справу найноўшых даследчыкаў 
Лютэра. Мы імкнёмся да таго, 
каб высветліць з архіваў наша 
дапушчэнне пра гэтага доктара 
Францішка-паляка»1.

На жаль, аўтар нататкі не па-
даў звестак пра крыніцы, з якіх ён 
узяў гэты аповед, што спарадзіла 
сумненні і пра само існаванне 
такіх крыніцаў і ўвогуле пра 
верагоднасць і гістарычную 
вартасць паведамлення. Адны з 
даследчыкаў цалкам ігнаравалі 
гэты аповед Капітара, іншыя, 
калі і дапускалі існаванне нейка-
га доктара Францішка, даводзілі 
немагчымасць паездкі Скарыны 
ў Вітэнбэрг і яго тоеснасці з 
капітараўскім доктарам Фран-
цішкам.

Першым паддаў сумневу та-
кую тоеснасць расійскі даслед-
чык ХІХ ст. Аляксей Віктараў 
на падставе таго, што ў 1525 г., у 
той час калі ў Вільні (у Віктара-
ва памылкова ўказаны Полацк) 
выдаваўся падрыхтаваны ім 
да друку «Апостал», беларускі 
першадрукар павінен быў зна-
ходзіцца не ў Вітэнбэргу, а ў 
Вільні2. Да меркавання Віктара-
ва далучыўся і аўтар грунтоўнай 
манаграфіі па Скарыну Пётр 
Уладзіміраў3. Абодва яны, ад-
маўляючы магчымасць побыту 

Скарыны ў 1525 г. у Вітэнбэргу, 
не палічылі мэтазгодным зай-
мацца пошукам крыніцаў паве-
дамлення Капітара. 

У XX ст. іх пошукам заняўся 
беларускі эміграцыйны гісторык 
Вітаўт Тумаш, які публікаваўся 
таксама пад псеўданімам Сымон 
Брага. У 1964 г. быў апублікава-
ны ягоны артыкул «Геаграфіч-
ная лякалізацыя жыцьцяпісу 
доктара Скарыны»4. Даследчык 
сцвярджае ў ім, што на падставе 
азнаямлення з шэрагам нямецкіх 
крыніцаў, датычных жыццяпісу 
Лютэра, яму ўдалося зрабіць 
перагляд гісторыі, выкладзенай 
у нататцы Капітара. Больш дэ-
талёвы разгляд усіх апрацаваных 
ім матэрыялаў Тумаш пакінуў 
на пазнейшы час, не падаўшы, 
аднак, на іх спасылак, апра-
ча спасылкі на кнігу вядомага 
пратэстанцкага прапаведніка і 
пастара, вучня Лютэра, Ёгана 
Матэзіюса. Тумаш пагадзіўся з 
меркаваннем Віктарава і Ула-
дзімірава пра немагчымасць 
побыту Скарыны ў Вітэнбэргу 
ў 1525 г., калі ў Вільні выдаваўся 
«Апостал». Але, грунтуючыся, 
відаць, на тэксце таго ж Матэзію-
са, ён выказаў здагадку пра двух 
розных дактароў-чужынцаў, 
якія, на яго думку, знаходзіліся 
ў Вітэнбэргу ў розны час: пер-
шы — у 1525 г., а другі, якога ён 
атаясамлівае са Скарынам, «праз 
сем ці восем год» пасля перша-
га (паводле Матэзіюса), г.зн. у 
1532–1533 гг. 

Пазней капітараўскае «гіста-
рычнае пытанне» разгледзеў 
расійскі гісторык і кнігазнавец 
Яўген Неміроўскі5. Ён звярнуў 
увагу на мімаходзь згаданага 
Капітарам гісторыка, палітыка і 
эканаміста XVII ст. Вэйта Люд-
віга фон Зэкендорфа. У творах 
Зэкендорфа Неміроўскі выявіў 
такое паведамленне: 

«Сам Лютэр, як вынікае з яго-
нага ліста, напісанага ў студзені 
да Амсдорфа (lib. II.Ep. p. 270b), 
баяўся, як сказана там, атруты, 
якую рыхтаваў яму нейкі юдэй 
з Польшчы, доктар медыцыны, 
падбухтораны за дзве тысячы 
залатых. Ён, раней павядомле-

ны ў лісце сябрамі Лютэра, быў 
схоплены ў Вітэнбэргу разам са 
сваімі хаўруснікамі, але паколькі 
ні ў чым не прызнаваўся, то, са 
згоды Лютэра, быў адпушчаны 
без катаванняў, як піша Лютэр 
у лісце да Спалятына ў лютым 
(p. 271.b)»6. 

Зэкендорф, як і пазней Ка-
пітар, аднёс падзею да 1525 г., але 
не назваў імя згаданага доктара 
медыцыны.

Апрача паведамлення Зэкен-
дорфа, Неміроўскі знайшоў у 
ваймарскім крытычным выданні 
карэспандэнцыі Лютэра яшчэ 
адзін важны дакумент — ліст 
ад 21 снежня 1524 г. да нямец-
кага правазнаўцы і гарачага 
прыхільніка рэфармацыі Ёгана 
фон Шварцэнбэрга (1463–1528). 
Лютэр у лісце піша:

«Я з радасцю даведаўся з ліста 
Вашай Міласці гісторыю Вашай 
дачкі, і паколькі доктар Фран-
цішак знаходзіцца тут, не хачу 
пакінуць таго, каб пісьмова не 
пажадаць Вашай Міласці здароўя 
і шчасця …»7. 

На падставе гэтага ліста Не-
міроўскі пацвердзіў, што ў той 

27
НАША ВЕРА 3/2024



час у Вітэнбэргу сапраўды зна-
ходзіўся нейкі доктар Фран-
цішак, але прабыванне яго ў 
Вітэнбэргу, палічыў чамусьці 
даследчык, павінна было закон-
чыцца не ў лютым, як піша Зэкен-
дорф, а значна пазней, прынамсі 
15 верасня 1525 г., бо гэтым днём, 
нібыта, датаваны апошні ліст 
рэфарматара з Вітэнбэргу, а ўжо 
наступны, ад 17 верасня 1525 г., 
напісаны ім з Торгава, куды, 
маўляў, ён з’ехаў пасля згаданага 
інцыдэнту. На падставе вызнача-
ных ім самім шырокіх часавых 
межаў побыту доктара Фран-
цішка ў Вітэнбэргу, Неміроўскі 
адмовіў яго магчымую тоеснасць 
з Францішкам Скарынам, які, на 
думку даследчыка, не мог быць 
у гэты перыяд у Вітэнбэргу, бо 
павінен быў знаходзіцца ў Вільні, 
дзе ў сакавіку 1525 г. выходзіў з 
друку «Апостал». 

На вялікі жаль, па-за ўвагай 
даследчыка засталіся спасылкі 
ў паведамленні Зэкендорфа на 
два лісты са студзеня і лютага 
1525 г., на якіх грунтавалася яго 
паведамленне. Якраз гэтыя спа-
сылкі непасрэдна на лісты самога 
Марціна Лютэра не дазваляюць 
пагадзіцца з датаю інцыдэнту, 
прапанаванай Неміроўскім. Зэ-
кендорф спасылаецца на збор 
лістоў Лютэра, выдадзены ў 
1565 г. ягоным вучнем, паплеч-
нікам ды першым найбольш 
аўтарытэтным публікатарам 
яго твораў Ёганам Аўрыфабрам 
(Гольдшмідам, 1519–1575). Аўры-
фабэр суправаджаў рэфарматара 
ў ягонай апошняй перадсмя-
ротнай паездцы ў Айслебэн у 
канцы 1546 г. і прысутнічаў пры 
ягонай смерці. У другім томе 
збору лістоў Лютэра, апубліка-
ваных Аўрыфабрам у 1565 г., на 
270-м аркушы, як было ўказана 
ў Зэкендорфа, змешчаны ліст 
Лютэра ад 18 студзеня 1525 г. да 
лютэранскага тэолага Мікалая 
Амсдорфа, у якім ён піша: 

«Ёсць тут у нас польскі юдэй, 
пасланы за 2000 залатых, каб 
загубіць мяне атрутаю, пра-
дадзены мне сябрамі ў лісце. Ён 
доктар медыцыны і гатовы на 
ўсё наважыцца і ўсё зрабіць з не-

верагоднай хітрасцю і спрытам. 
У гэтую гадзіну я загадаў схапіць 
яго і не ведаю, што яшчэ будзе»8. 

На наступным 271-м аркушы 
выдання ў лісце ад 11 лютага таго 
ж года да вядомага нямецкага 
гуманіста і дзеяча Рэфармацыі 
Георга Спалятына Лютэр апавя-
дае пра працяг справы:

«Заўтра пачуеш ты навіну, 
дарагі мой Спалятыне, якую ты 
хацеў ведаць, што тыя злоўленыя 
юдэі, якія рыхтавалі мне атру-
ту, магчыма, выдалі б, кім яны 
былі пасланыя. Але, паколькі яны 
гэтага не робяць добраахвотна, я 
не пажадаў, каб іх катавалі, але 
пахадайнічаў, каб іх звольнілі, 
хоць я цалкам перакананы, што 
гэта быў той, якога мне ўказалі 
сябры: нагэтулькі супадаюць усе 
прыкметы»9.

Змест гэтых лістоў, якія за-
сталіся па-за ўвагай Неміроўска-
га, і ліста ад 21 снежня 1524 г. 
дазваляе суаднесці іх з нататкаю 
Капітара і паставіць пытанне пра 
іх як крыніцу гэтай нататкі ды 
істотным чынам скарэктаваць і 
звузіць прынамсі да двух месяцаў 
часавыя рамкі знаходжання ў 
Вітэнбэргу доктара Францішка, 
калі яго атаясамліваць з меркава-
ным атрутнікам. Гэты атрутнік, 
не названы па імені ў двух лістах 
за 1525 г., такім чынам павінен 
быў бы прыбыць у Вітэнбэрг 
не пазней за 18 студзеня (даты 
першага ліста), калі яго загадалі 
схапіць, і пакінуць горад не паз-
ней за 11 (даты другога ліста) ці 
прынамсі 12 лютага 1525 г. пасля 
вызвалення. Як вынікае, мерка-
ваны зламыснік павінен быў зна-
ходзіцца пад вартаю прыблізна 
25 дзён, калі ішлі разбіральніцт-
вы і допыты. Калі ж прыняць, што 
ім быў доктар Францішак, згада-
ны ў лісце ад 21 снежня 1524 г., 
то тады час знаходжання гэтай 
асобы ў Вітэнбэргу павялічыц-
ца яшчэ амаль на месяц (час да 
арышту).

У 1998 г. супраць атаясамлен-
ня доктара Францішка з Поль-
шчы з Францішкам Скарынам 
выказаўся таксама беларускі 
гісторык і скарыназнавец Георгій 
Галенчанка. Даследчык палічыў, 

што «гістарычнае пытанне» Ка-
пітара мае ўсе прыкметы «чы-
ста літаратурнай версіі», якую 
апрабаваў у сваіх публікацыях 
Вітаўт Тумаш. Пры гэтым ён 
спасылаўся на паведамленні Зэ-
кендорфа і Матэзіюса. Але, як і 
Неміроўскі ён, на жаль, таксама 
пакінуў па-за ўвагай пададзеныя 
ў тэксце Зэкендорфа спасылкі на 
два ўжо згаданыя лісты Лютэра з 
1525 г., дзе апісваецца інцыдэнт 
з доктарам медыцыны, юдэем з 
Польшчы10.

Паколькі Вітаўт Тумаш і Геор-
гій Галенчанка пры вырашэнні 
пытання пра крыніцу і вераем-
насць атаясамлення доктара з 
Польшчы з Францішкам Скары-
нам спасылаюцца на паведам-
ленне Ёгана Матэзіюса, то крыху 
спынімася на акалічнасцях, пры 
якіх яно стваралася, і падамо яго 
тэкст. Вось жа, падчас знаходжан-
ня ў Вітэнбэргу Матэзіюс апы-
нуўся ў коле застольных сяброў 
рэфарматара і потым пераказваў 
яго застольныя гутаркі ў сваіх 
казаннях. Найбольш значным і 
папулярным творам Матэзіюса 
сталі ягоныя, упершыню апу-
блікаваныя ў 1566 г. «Гісторыі пра 
Марціна Лютэра», якія потым 
перавыдаваліся каля 50 разоў. 
Упершыню выдадзены праз год 
пасля ягонай смерці, твор уяўляе 
з сябе збор з 17 казанняў, якія ён 
прамовіў паміж 1562 і 1565 гг. Як 
узор і ілюстрацыю хрысціянскіх 
цнотаў пры выкладзе праўдаў 
веры ён падаваў у гэтых казаннях 
эпізоды з жыцця Лютэра і апове-
ды з ягоных застольных гутарак. 
Вось як выкладаецца эпізод з 
меркаваным атрутнікам і іншымі 
змоўшчыкамі ў кнізе Матэзіюса:

«...Трынаццатае казанне з 
гісторыяй

...У саракавым годзе з яго [док-
тара Марціна Лютэра] ведама 
я прывёў да ягонага стала ад-
наго юдэя, які нейкі час у Талі 
хадзіў у кірху, і прасіў аб хросце. 
Юдэй, кажа доктар, для цябе 
гэта сур’ёзная справа, мы хочам 
справіць над табой нашыя хрыс-
ціянскія абрады, я прыхільна 
стаўлюся да ўсіх юдэяў, дзеля 

С п а д ч ы н а

28 
НАША ВЕРА 3/2024



аднаго пабожнага юдэя, які з 
вашага племені, і народжаны без-
заганнай Дзевай і карміцелькай, 
згодна з прароцтвам Ісаі (Іс VII, 
14). Але вы рэдка трымаецеся 
гэтай праўды. 

Калі юдэй пагадзіўся быць рас-
пытаным, доктар запытаўся, як 
яго завуць і адкуль ён. Юдэй зваў-
ся Міхель з Познані. Мой юдэю, 
кажа доктар, мяне перасцерагалі 
наконт аднаго юдэя з такім жа 
імем, але ты выглядаеш занад-
та прастадушным для такога. 
Пасля гэтага доктар пасадзіў нас 
за стол, каб распавесці цікавую 
гісторыю пра таго самага юдэя, 
якую я таксама павінен тут 
прыгадаць. Некаторыя біскупы 
з па-за Рымскай Імперыяй, мелі 
таемную нараду з юдэем Міхелем 
з Познані, каб ён атруціў нашага 
доктара, і паабяцалі яму на ўзна-
гароду тысячу залатых. Але хаця 
на той таемнай нарадзе былі 
толькі чатыры асобы, аднак уда-
лося аднаму з іх папярэдзіць на-
шага доктара праз пэўны горад. 
Ён указаў яму імя, выгляд і намер 
юдэя, які, рыхтуючы замах, прад-
ставіцца доктару таленавітым 
і вельмі дасведчаным чалавекам, 
што ведае шмат моваў, каб ра-
зам з ім павячэраць. За сталом ён 
павінен будзе гуляць з атручанай 
духмянай кулькай, кіне яе ў свой 
келіх і дасць палову з яго [вы-
піць] доктару, але перад гэтым 
ён прыме дзейсны сродак, каб за-
сцерагчыся ад атруты. Доктар, 
дзякуючы гэтаму папярэджанню, 
стаў пільным у сваіх справах, а 
ў кляштары нейкі час трымалі 
вартаўніка.

Тым часам прыбыў іншы юдэй, 
які казаў, што хоча выдаць у 
Вітэнбэргу Біблію на некалькіх 
мовах. Многія яго прыкметы 
супадалі з павядомленым юдэем, 
адрозніваўся толькі колер вала-
соў, які быў чорны, а той павінен 
быў мець светлыя валасы. Таму 
гэтага юдэя завялі да цырульніка 
і сталі мыць такім моцным едкім 
шчолакам, мяркуючы, што ён па-
чарніў валасы цыганскай фарбаю, 
аж пакуль яму стала блага. Але 
фарба не хацела сыходзіць, таму 
юдэя адпусцілі.

Праз сем ці восем гадоў, калі гэ-
тая справа была амаль забытая, 
а доктар згубіў ліст з папярэ-
джаннем, прыбыў указаны юдэй 
і стаў хваліцца сваім спрытам 
у астралогіі пану Філіпу, які 
запрасіў да сябе пана доктара, 
каб той паслухаў таленавітага 
чужынца. 

За сталом чужынец паведаміў, 
што ён вучоны і вельмі дасведча-
ны падарожнік, і распавёў шмат 
цікавага пра турэцкую, індый-
скую, армянскую ды многія іншыя 
рэлігіі. Апрача таго, ён сказаў, 
што паколькі пабачыў шмат 
вераванняў, то захацеў наведаць 
таксама і Вітэнбэрг. Ён таксама 
паведаміў доктару, што хоча ў 
яго дома згуляць з ім у шахматы, 
паколькі яшчэ раней ён вельмі 
старанна вывучыў усе такія 
рэчы. Ідучы дадому, калі толькі 
ступіў на ніжнюю прыступку 
лесвіцы ў сваім доме, доктар 
падумаў: «Ці не той гэта юдэй, 
пра якога мяне папярэджвалі?» 
«Я думаю таксама, — казаў док-
тар, — што пра гэта нагадаў 
мне мой анёл. Я пашукаў ліст, 
але нідзе яго не знайшоў, аднак 
мне прыгадаліся прыкметы, якія 
супадалі з гэтыт юдэем». 

Калі доктар назаўтра рані-
цай ад’язджаў у Торгаў, ён за-
гадаў, каб пры яго адсутнасці 
нікога не пускалі ў ягоны пакой. 
Юдэй прыйшоў на другі дзень, але 
яго не ўпусцілі. Тым часам спра-
ва павярнула ў кепскі бок, па-
чалі казаць, што тут з’явіўся 
той падгавораны юдэй, падку-
плены забойца. Калі юдэй даве-
даўся пра гэта, ён праз некалькі 
дзён уцёк.

«Гэты юдэй, — сказаў доктар 
свайму госцю, — якога я прывёў 
да свайго стала, зваўся гэтак 
жа, як ты, і быў тваім суайчын-
нікам, але я спадзяюся, што ты 
не такі, як ён, ды і не выглядаеш 
ты падобным да яго»»11.

Паколькі шмат якія пасажы з 
паведамлення Матэзіюса, якое ён 
падаў як аповед самога Лютэра, 
супадалі з нататкаю Капітара, 
гэта і схіліла Георгія Галенчанку 
да сцвярджэння, што матэзіяўскі 

тэкст стаў першапачатковай 
крыніцай для «гісторыі» пра 
сустрэчу доктара Францішка з 
Лютэрам. Указанне на тое, што 
юдэй, пра якога папярэджвалі 
Лютэра сябры, прыбыў праз 
сем ці восем гадоў пасля гэтага 
папярэджання, Вітаўт Тумаш 
зразумеў як указанне на 1532–
1533 гг., аднёсшы, такім чынам, 
дату папярэджання на 1525 г., 
хоць у тэксце Матэзіюса гэтая 
дата не падаецца. Няма ніякіх, 
нават ускосных, звестак пра такія 
папярэджанні і ў карэспандэн-
цыі Лютэра за 1525 г. Але такая 
звестка ёсць у 1520 г. у лісце да 
Георга Спалятына 16 красавіка, 
дзе Лютэр піша: 

«…некаторыя мае, жалю год-
ныя, недругі праз сяброў з Галь-
бэрштадта сказалі, каб мяне 
папярэдзілі, што ёсць нейкі док-
тар медыцыны, які магічным 
мастацтвам па сваім жаданні 
зрабіўся нябачным і ўжо некага 
забіў, маючы даручэнне забіць 
таксама Лютэра, і прыбудзе на 
наступную нядзелю выстаўлення 
рэліквіяў. Пастаянна пра гэта 
апавядаюць»12.

Гэты ліст, як і згаданыя лісты 
з 1524 і 1525 гг., храналагічна 
і паводле зместу адпавядаюць 
паведамленню Капітара і да-
кументальна пацвярджаюць 
рэальнасць апісаных ім падзей. 
Як вынікае з гэтых лістоў, пад-
зеі развіваліся ў такім парадку: 
16 красавіка 1520 г. Лютэр атры-
маў папярэджанне ад сяброў пра 
тое, што да яго збіраецца прыбы-
ць нейкі доктар медыцыны, каб 
забіць яго; праз чатыры з лішкам 
гады, напрыканцы снежня 1524 г., 
у Вітэнбэрг прыбывае нейкі док-
тар Францішак; у студзені 1525 г. 
Лютэр загадвае схапіць нейкага 
доктара медыцыны, польскага 
юдэя, пра якога папярэджвалі 
сябры і які, нібыта, збіраўся 
атруціць яго; 11 лютага 1525 г. 
рэфарматар піша, што злоўленыя 
юдэі, якія, маўляў, збіраліся яго 
атруціць, былі па яго хадайніц-
тве адпушчаныя, хоць ён быў 
упэўнены, што адзін з іх гэта той, 
пра якога папярэджвалі сябры, 
бо супадалі ўсе прыкметы. Такім 

С п а д ч ы н а

29
НАША ВЕРА 3/2024



чынам, можна лічыць гэтыя лісты 
дакументальнай асновай паве-
дамлення Капітара. Яны дазваля-
юць устанавіць сапраўдны тэрмін 
ды іншыя акалічнасці побыту 
доктара медыцыны з Польшчы / 
доктара Францішка ў Вітэнбэргу, 
у адрозненне ад прапанаваных 
Неміроўскім і Тумашам, а такса-
ма з’яўляюцца дадатковымі аргу-
ментамі на карысць верагоднасці 
паведамлення Капітара і падма-
цоўваюць ягоную гіпотэзу пра 
тоеснасць загадковага доктара 
Францішка і доктара Францішка 
Скарыны.

Але пры падрыхтоўцы да дру-
ку кнігі «Францыск Скарына ў 
дакументах і сведчаннях» (Мінск, 
2020) аўтар гэтага артыкула 
натрапіў на яшчэ адну крыніцу, 
якую і выпадае лічыць галоўнай 
і самай ранняй наратыўнай пад-
ставай нататкі Капітара. Гэта 
сведчанне самога Марціна Лютэ-
ра, дадзенае ў Айслебэне ў апош-
ні перадсмяротны перыяд яго 
побыту там (з 23 студзеня да 
смерці 18 лютага 1546 г.) і запі-
санае ягоным вучнем, галоўным 
і першым выдаўцом ягоных тво-
раў Ёганам Аўрыфабрам, які быў 
з ім у той час. Сведчанне было 
апублікаванае ў 1564 г. і потым 
без зменаў перадрукоўвалася 
ў пазнейшых выданнях збору 
твораў Лютэра13. Падаем тэкст у 
сваім перакладзе: 

«Гісторыі пра тое, як доктара 
Марціна Лютэра хацелі зжыць са 
свету і забіць у 1520 г., расказа-
ныя ім самім у Айслебэне ў 1546 г.

<…>
Другая гісторыя
Біскупы ў Польшчы робяць за-

мах на жыццё доктара Лютэра:
Каля таго самага часу не-

каторыя польскія біскупы пад-
купілі грашыма аднаго доктара 
медыцыны (якому яны паабяцалі 
дзве тысячы залатых) і зага-
далі, каб ён атруціў і пазбавіў 
жыцця доктара Лютэра, што 
ён і пагадзіўся зрабіць. Але тыя 
самыя біскупы мелі ў сябе яшчэ 
іншага доктара медыцыны, яко-
му яны гэта, як іхняму давера-
наму сябру, адкрылі. Ён жа праз 

тых, якія з Вроцлава ў Сілезіі, 
перасцярог і папярэдзіў доктара 
Лютэра: павінен прыбыць юдэй, 
які завецца Францішкам, і будзе 
выдаваць сябе за лекара і выдат-
нага астролага ды ведаць шмат 
моваў. Яго асоба была дакладна 
апісаная: што ён мае светлыя 
валасы, будзе добра апранутым, а 
таксама ветлівым і дасведчаным 
чалавекам. Яго і павінен Лютэр 
сцерагчыся, бо той задумляе яго 
атруціць. 

<…> Неўзабаве пасля гэтага 
прыбыў у Вітэнбэрг да Аўрагала 
нейкі юдэй і хацеў праз яго пазна-
ёміцца з доктарам, выдаў сябе за 
астролага і знаўцу многіх моваў 
ды меў усе прыкметы, якія раней 
паведамілі з Вроцлава, пішучы аб 
Францішку з Польшчы, толькі 
валасы яго былі чорныя. Тады 
доктар Лютэр падумаў, што 
ён пафарбаваў валасы, і наказаў 
кінуць яго ў вязніцу ды памыць 
едкім шчолакам. Калі ж юдэй ад 
гэтага спалохаўся і не ведаў, чаму 
яго мылі, нягледзячы на тое, што 
ягоныя валасы заставаліся чор-
нымі, ён быў прызнаны невінава-
тым. Яго прымусілі прысягнуць, 
што не будзе помсціць і выпусцілі 
з вязніцы. 

Польскі ашуканец Франці-
шак прыбывае ў Вітэнбэрг:

Толькі праз пяць гадоў пры-
бывае ў Вітэнбэрг ашуканец з 
Польшчы. Ён быў добра апрану-
ты і падаўся да Філіпа Меланх-
тона да заезднага дому, бо чуў, 
што Філіп Меланхтон цікавіцца 
астралогіяй. І як толькі з’явіўся 
ў Філіпа Меланхтона, вельмі за-
хацеў пабачыць доктара Лютэ-
ра ды завязаць з ім сяброўства. 
Таму Філіп Меланхтон запрасіў 
доктара Лютэра да сябе ў госці. 
За сталом паляк вусна выклаў 
генеалогіі многіх князёў і паноў 
і выказаў свае меркаванні пра 
гэта. Яшчэ ён гаварыў пра рэлі-
гію туркаў і татараў, бо аб’ез-
дзіў амаль увесь свет. Таксама 
ён мог, прыязна ставячыся да 
людзей, весці такія прыемныя 
і вясёлыя размовы, што кожны 
з радасцю слухаў яго. І самому 
доктару Лютэру ён вельмі спа-
дабаўся.

Што доктар Лютэр успом-
ніў пра гэтага Францішка:

Але калі доктар ішоў з той 
вячэры і па дарозе вельмі дзівіў-
ся ветлівасці, дасведчанасці, 
прыязнасці і здольнасцям гэтага 
чалавека ды пайшоў на свой па-
верх у кляштар, яму прыйшло ў 
галаву тое, што напісалі яму з 
Вроцлава (І пан доктар сказаў: 
анёл мусіў яму гэта даць і нага-
даць, бо інакш ён зусім на гэта 
забыўся б). Бо ўсе прыкметы 
супадалі, і гэты шэльма сказаў 
яму: Пане доктар, ці не маглі б 
мы згуляць у шахматы, я хачу да 
Вас прыйсці і згуляць з Вамі. Але 
пан доктар рана раніцай паехаў 
у Торгаў, а ў кляштары загадаў, 
каб пры яго адсутнасці нікога 
туды не ўпускалі. Калі ж доктар 
быў у Торгаве, паляк прыйшоў у 
кляштар і пытаўся, дзе знахо-
дзіцца спачывальня доктара, і 
меў таксама іншую нагоду больш 
дакладна ўсё выведаць.

Доктар Лютэр звінавачвае 
гэтага Францішка:

Калі гэта паведамілі пану 
доктару пры ягоным прыездзе, 
ён паклікаў Філіпа Меланхтона 
і старасту да сябе ў Вітэнбэрг 
і выказаў свой недавер і падозру 
да гэтага Францішка, што ён 
прыбыў у Вітэнбэрг, каб яго заду-
шыць. Таму той самы Францішак 
быў выкліканы да старасты, і 
яму гэта было прад’яўлена. Але 
ён цалкам усё адмаўляў і апраўда-
ваўся, што не юдэй, і прапаноўваў 
нават даказаць, што не абрэза-
ны, ды адгаворваўся, што прые-
хаў у Вітэнбэрг, бо хацеў выдаць 
друкам Біблію на сямі мовах. Тады 
стараста адпусціў яго па-добра-
му, але пайшлі погаласкі пра яго 
ашуканства, і дзеля гэтай здрады 
ён трапіў у вялікую падозру ў 
прыстойных людзей, якія казалі 
яму пра гэта. Таму ён потайкі 
уцёк з Вітэнбэрга14.

На тое, куды ўцякаў пасля 
здарэння ў Вітэнбэргу меркаваны 
зламыснік, можа ўказваць яшчэ 
адно сведчанне — успамін Лютэ-
ра, запісаны удзельнікам ягоных 
застольных гутарак Конрадам 
Кардатам летам 1532 г.: 

С п а д ч ы н а

30 
НАША ВЕРА 3/2024



Таксама прыйшоў мне ліст 
з Вроцлава, што будзе нейкі 
чалавек, які захоча мяне забіць, 
якому палякі паабяцалі чатыры 
тысячы залатых і апісалі мне 
яго так, каб я мог лепш пазнаць 
яго. Гэта быў доктар паляк, які 
ведаў шмат моваў, выдатны 
астраном, якім захапляўся Філіп, 
але ад якога Бог мяне абярог. 
Ён ахвотна згуляў бы са мною 
ў шахматы, але я не захацеў. 
Нарэшце, пабачыўшы, што яго 
сталі падазраваць, ён употайкі 
з’ехаў і прыбыў да маладзейшага 
маркграфа, папрасіў, каб паве-
дамілі пра ягоны прыход, але той 
адказаў: «Адпраўце яго прэч. Гэта 
той, які збіраўся зжыць са свету 
доктара Марціна». І, пасаромле-
ны, ён з’ехаў адтуль. Гэтаксама 
адбылося і ў Ляйпцыгу. Таксама 
я думаю, што мая амбона часта 
была атручаная, але мяне Бог 
ахаваў15.

Пры некаторых адрознен-
нях (4000 залатых замест 2000; 
астраном замест астролага), 
галоўныя моманты гэтага за-
пісу супадаюць з сюжэтам пра 
доктара Францішка ў паведам-
ленні Аўрыфабра. Але ў запісе 
К. Кардата да гэтай агульнай 
канвы аповеду дадалася цалкам 
адрозная заключная частка з па-
ведамленнем аб спробе чужынца 
выправіцца пасля Вітэнбэргу да 
маладзейшага маркграфа. Куды 
ж мог уцячы «доктар паляк» і хто 
мог быць гэтым «маладзейшым 
маркграфам»? 

Ускосна на гэта можа ўказ-
ваць прыведзены вышэй урывак 
з ліста Марціна Лютэра да Ёгана 
фон Шварцэнбэрга, са зме-
сту якога вынікае, што доктар 
Францішак прыбыў у Вітэнбэрг 
непасрэдна пасля сустрэчы з ім, 
відаць, перадаўшы рэфарматару 
ад яго нейкі ліст з паведамлен-
нем аб сітуацыі з ягонай дач-
кою. Лютэр жа хацеў таксама 
з доктарам Францішкам пера-
даць Шварцэнбэргу свой ліст. 
Ёган Шварцэнбэрг прынамсі 
з 24 красавіка 1524 г., пакінуўшы 
перад тым пасаду гофмайстра 
ў Бамбергскага біскупа, ужо 
знаходзіўся на службе у марк-

графаў Брандэнбурга-Ансбаха 
і Брандэнбурга-Кульмбаха16. 
Іх рэзідэнцыя знаходзілася 
ў Ансбаху, недалёка ад Нюрн-
берга. 

Хоць Шварцэнбэрг не губляў 
кантактаў і перапісваўся з прад-
стаўнікамі другога адгалінавання 
роду Шварцэнбэргаў, якія аселі ў 
Чэхіі, у тых мясцінах, дзе мог бы-
ваць і Скарына, але наўрад ці ён 
мог бы нейкім чынам дапамагчы 
беларускаму першадрукару ў по-
шуках магчымасцяў для выдання 
яшчэ не надрукаванай часткі 
Бібліі. Але такую дапамогу мог 
аказаць маркграф Казімір, у яко-
га служыў Шварцэнбэрг, і які ў 
той час, пасля адлучэння ад кіра-
вання свайго бацькі, быў фак-
тычным гаспадаром Кульмбаху 
і Ансбаху. Казімір (1481–1527) 
быў першым сынам маркграфа 
Брандэнбурга-Ансбаха Фрыдры-
ха Гогенцолерна (1460–1536) і 
Сафіі Ягелонкі (1464–1512), дачкі 
вялікага князя літоўскага і поль-
скага караля Казіміра IV, роднай 
сястры вялікага князя літоўскага 
і польскага караля Жыгімонта І 
Старога ды ўгорска-чэшскага 
караля Ўладзіслава ІІ. Сваё імя 
маркграф Казімір атрымаў у го-
нар дзеда17. У адрозненне ад сваіх 
меншых братоў Георга і Аль-
брэхта, ён так і не стаў прыхіль-
нікам Рэфармацыі. Казімір і мог 
бы аказаць дзейсную дапамогу 
Скарыну ў пошуках выдавец-
кіх магчымасцяў, напрыклад, 
па рэкамендацыі Віленскага 
біскупа Яна, ягонага сваяка. Да 
ягонага двара мог выправіцца 
доктар Францішак пасля ін-
цыдэнту з Лютэрам. Паколькі 
бацька Казіміра Фрыдрых у 
крыніцах выступае з прыдомкам 
«старэйшы» (senior, der Ältere)18, 
то менавіта Казімір і мог хавацца 
пад азначэннем «мала дзейшы 
маркграф» (marchio iunior, der 
Jüngere) у пераказе Кардата. Але, 
відаць, пры з’яўленні пры двары 
маркграфа пасля выезду з Вітэн-
бэргу, доктар Францішак не мог 
абмінуць Шварцэнбэрга — за-
цятага прыхільніка Лютэра. Той, 
папярэджаны Лютэрам, і мог не 
дапусціць яго да двара Казіміра.

Пры параўнанні гэтых ча-
тырох версій вітэнбэргскага 
інцыдэнту больш істотным пада-
ецца падабенства паведамленняў 
Матэзіюса і Аўрыфабра. Важна 
тое, што агульнай крыніцай для 
абодвух былі аповеды Марціна 
Лютэра, пачутыя імі ў розны час 
непасрэдна ад яго самога. Матэ-
зіюс указвае на 1540 г., Аўрыфа-
бэр — на апошні, перадсмяротны 
побыт рэфарматара ў Айслебэне 
(23 студзеня – 18 лютага 1546 г.). 
Пры ўсім падабенстве, аднак, 
абодва тэксты маюць некалькі 
адрозненняў: Матэзіюс паведам-
ляе, што меркаваны юдэй меў 
імя Міхель, а не Францішак; не 
тытулуе яго доктарам медыцы-
ны; называе іншую суму грошай, 
прапанаваных змоўшчыку, — 
1000, а не 2000 залатых; падае 
іншы тэрмін інцыдэнту — праз 
7–8, а не праз 5 гадоў пасля па-
пярэджання ад сяброў. Апрача 
таго, Матэзіюс, паведамляючы, 
як і Аўрыфабэр, важны нюанс 
інцыдэнту — намер чужынца 
выдаць у Вітэнбэргу Біблію, у 
адрозненне ад яго, не называе 
імя чужынца, але і не звязвае 
гэты намер з юдэем Міхелем. 
Матэзіюс піша, што выдаць у 
Вітэнбэргу Святое Пісанне на 
некалькіх мовах хацеў нейкі 
безыменны чужынец, Аўрыфа-
бэр — што выдаць яго збіраўся 
доктар медыцыны Францішак на 
сямі мовах.

У параўнанні з пераказам 
Аўрыфабра, версія Матэзію-
са выглядае менш дакладнай, 
а падзеі і даты пераблытаныя 
і не адпавядаюць зместу лістоў 
Лютэра за 1520, 1524 і 1525 гг., 
у якіх апісваецца інцыдэнт 
і якія пацвярджаюць пераказ 
Аўрыфабра і нататку Капітара. 
Адрозніваюцца таксама мэты 
публікацыяў аповедаў Лютэра 
ў абодвух гэтых яго біёграфаў 
і іх прызначэнне. Аўрыфабэр, 
які займаўся пошукам твораў 
і лістоў Лютэра ды быў першым 
іх выдаўцом, імкнуўся да максі-
мальнай дакладнасці ў перадачы 
зместу паведамленняў, адпавед-
насці публікаванага тэкста ары-
гіналу, напісанаму ці вуснаму. 

С п а д ч ы н а

31
НАША ВЕРА 3/2024



Матэзіюс, які пісаў у жанры 
пропаведзі, стараўся перадусім 
патлумачыць праўды веры, пры-
водзячы на іх пацвярджэнне 
падзеі з жыцця Лютэра. Гэты 
жанр не патрабаваў вялікай да-
кладнасці ў перадачы ўспамінаў 
Лютэра. Тое, што чужынец, 
які, нібыта, рыхтаваў замах на 
Лютэра, названы ў яго Міхелем, 
магчыма, выклікана тым, што 
слухачам і чытачам быў вядо-
мы ахрышчаны самім Лютэрам, 
ужо «бясшкодны» пасля хросту, 
юдэй Міхель з недалёкага Таля. 
Верагодна, Матэзіюс на пры-
кладзе дзвюх асобаў, быццам бы 
з аднаго племені і нават з адным 
імем, хацеў паказаць мараль-
ную перавагу хрысціянства над 
юдаізмам., Недакладнасць па-
ведамлення Матэзіюса таксама 
магла ўзнікнуць з-за большага 
прамежку часу паміж пачутым 
у 1540 г. успамінам Лютэра і яго 
пісьмовай фіксацыяй у 1566 г., 
у той час як Аўрыфабэр па-
чуў успамін ды, хутчэй за ўсё, 
адразу ж і запісаў яго ў 1546 г. і 
надрукаваў у 1564 г., не маючы 
ніякага матыву нешта мяняць 
у змесце пачутага ад Лютэра. 
Таму ёсць больш падставаў давя-
раць паведамленню Аўрыфабра, 
у тым ліку і звестцы пра тое, 
што намер выдаць у Вітэнбэргу 
Біблію меў доктар медыцыны 
Францішак. 

Пасля разгляду паведамлен-
няў Матэзіюса, Аўрыфабра і 
Кардата, крыніцаю якіх былі 
сведчанні Лютэра, і лістоў самога 
рэфарматара, робіцца відавоч-
ным, што Капітар, публікуючы 
сваё «Гістарычнае пытанне...», 
не быў знаёмы з творамі Матэ-
зіюса, Аўрыфабра і Кардата ды 
адпаведнымі лістамі Лютэра. 
Гэта вынікае з таго, што сла-
венскі філолаг не падаў у сваёй 
нататцы вельмі важных для ідэн-
тыфікацыі асобы чужаземнага 
змоўшчыка характарыстык гэтай 
асобы, якія фігуруюць у памя-
нёных творах і карэспандэнцыі 
Лютэра. Вось жа, у ягонай на-
татцы адсутнічае этнічна-вера-
вызнаўчае вызначэнне згаданай 
асобы; да тытулатура «доктар» 

не дадаецца назва навуковай 
спецыялізацыі «медыцына», і, 
што самае істотнае, не называ-
ецца мэта прыезду чужынца ў 
Вітэнбэрг. Гэтыя тры прыкметы: 
«юдэй», доктар медыцыны, які ў 
Вітэнбэргу хоча выдаць Біблію 
на некалькіх / сямі мовах, наяў-
ныя ў паведамленнях Матэзіюса 
і Аўрыфабра ды лістах Лютэра, 
але адсутныя ў нататцы Капітара, 
дазваляюць зрабіць выснову пра 
тое, што ён узяў за аснову для яе 
нейкі пазнейшы пераказ вітэн-
бэргскага інцыдэнту. Бо калі б 
Капітар быў знаёмы са згаданымі 
паведамленнямі і лістамі, якія 
зыходзілі ад самога Лютэра, гэта 
магло б выдатна падмацаваць 
ягоную гіпотэзу пра тоеснасць 
доктара Францішка з докта-
рам медыцыны Францішкам 
Скарынам, а пры прачытанні і 
больш дэталёвым азнаямленні 
з імі пазнейшых даследчыкаў — 
Аляксея Віктарава, Пятра Ула-
дзімірава, Яўгена Неміроўскага 
і Георгія Галенчанкі, дазволіла 
б ім утрымацца ад апрыёрнага 
адмаўлення, скепсісу і гіперкры-
тыцызму ў дачыненні да гэтай 
гіпотэзы. Якраз змест гэтых, 
зыходзячых ад самога Марціна 
Лютэра паведамленняў і лістоў, 
дае магчымасць далей развіць, 
удакладніць і ўсталяваць гіпо-
тэзу Ернэя Капітара на трывалай 
крыніцазнаўчай аснове.

Апрача ўжо адзначаных, у 
памянёных пераказах маюц-
ца іншыя звесткі пра асобу 
змоўшчыка, якія можна суад-
несці з Францішкам Скары-
нам. У іх ён характарызуецца 
як абазнаны ў астралогіі ці ў 
астраноміі. Вядома, што ў тыя 
часы астралогія і астраномія 
былі непадзельнымі. Астралогія 
была афіцыйнай дысцыплінай 
у Кракаўскім універсітэце. Ска-
рына, безумоўна, павінен быў 
напрыканцы свайго навучан-
ня ў Кракаве перад атрыман-
нем ступені бакалаўра ў 1506 г. 
праслухаць курс па астраноміі / 
астралогіі, які чытаў у летнім 
семестры таго года Ян з Глогава 
па трактаце Яна Сакрабоско De 
sphera materiali19. У кнізе была 

змешчаная выява армілярнай 
сферы, якая, верагодна, стала 
ўзорам для аналагічнай выявы 
на вядомым партрэце Скарыны. 
Ян з Глогава, адзін з самых вы-
бітных прафесараў універсітэта, 
не толькі выкладаў астралогію, 
але меў дачыненне і да астрала-
гічных прагнозаў20. Веды ў галіне 
астраноміі і астралогіі, безумоў-
на, прыдаліся Скарыну і пры 
складанні Пасхаліі, уключанай у 
склад «Малой падарожнай кніж-
кі», якая выйшла з друку ў 1522 г., 
за тры гады да вітэнбэргскага 
інцыдэнту, а таксама ў сваёй ме-
дыцынскай практыцы. 

У пераказах аповедаў Лютэ-
ра чужынец характарызуецца 
таксама як дасведчаны пада-
рожнік, які аб’ездзіў увесь свет, 
і як знаўца многіх моваў. Гэтая 
характарыстыка таксама адпа-
вядае Скарыну. Значная частка 
ягонага жыцця прайшла ў па-
дарожжах, якія ў той час былі 
звязаныя з вялікімі цяжкас-
цямі: конна ці пешкі даводзілася 
адольваць велізарныя адлегласці, 
напрыклад, з Полацка ці Вільні 
да Кракава, з Капенгагена да 
Падуі ды інш. Шмат часу правёў 
ён на чужыне то як студэнт, то 
як перакладчык і выдавец, то 
як каралеўскі садоўнік. Даку-
ментальныя крыніцы і ягоныя 
выданні сведчаць пра тое, што 
апрача роднай беларускай мовы, 
як размоўнай, гэтак і кніжнай, 
ён павінен быў добра валодаць 
царкоўнаславянскай і лацінскай 
мовамі. Доўгі час жывучы ў Чэхіі 
і выкарыстоўваючы пры па-
дрыхтоўцы да друку ў Празе кніг 
Бібліі таксама чэшскі пераклад, 
ён, безумоўна, мусіў на добрым 
узроўні ведаць чэшскую мову. 
Яна паслужыла адной з крыні-
цаў пры выпрацоўцы Скарынам 
сакральнага варыянту старабела-
рускай пісьмовай мовы, на якой 
напісаныя ягоныя пераклады 
Бібліі. На старачэшскай мове ў 
той час вялася дакументацыя ў 
Чэшскім каралеўстве, а таксама 
рабіліся прыватныя нататкі і пі-
саліся дзённікі. На ёй афармляў 
свае справаздачы і прашэнні сын 
Скарыны Сімяён Рус21.

С п а д ч ы н а

32 
НАША ВЕРА 3/2024



Апрача чэшскай, у каралеў-
стве шырока выкарыстоўвалася 
нямецкая мова. На ёй Скарына 
мусіў кантактаваць са сваімі 
партнёрамі і пастаўшчыкамі дру-
карскіх матэрыялаў у Нямеччы-
не, майстрамі і выдаўцамі. На ёй 
вялася перапіска Фердынанда І 
з Багемскай каморай па справе 
пражскага каралеўскага саду і 
садоўніка майстра Францішка22. 
Магчыма, з нейкім варыянтам 
нямецкай мовы Францішак Ска-
рына мог упершыню пазнаёміцца 
яшчэ ў Кракаўскім універсітэце, 
дзе разам з ім вучыліся многія 
студэнты з Прусіі і з нямецкіх 
земляў, на якіх панавала нямец-
кая мова. Не чужой была гэтая 
мова і ў жыцці тагачаснага Кра-
кава, а таксама ў Познані, дзе вёў 
гандаль брат Скарыны Іван ды 
неаднаразова бываў і сам Фран-
цішак. Дакументы познаньскай 
рады, датычныя Скарыны, дай-
шлі да нас не толькі на лаціне, 
але, часткова, і на нямецкай мове. 

Невядома дакладна, на якім 
узроўні валодаў беларускі пер-
шадрукар старагрэцкай мовай. 
Падчас навучання ў Кракаўскім 
універсітэце на факультэце вы-
зваленых навук, пачынаючы з 
зімовага семестра 1503/1504 гг., 
гэтую мову і літаратуру выкладаў 
Ян Сільвій Амат (1465/1470–
1537), з якім Скарына кантак-
таваў і пазней у Вільні, дзе той 
жыў у 1518–1526, 1533–1534 гг. З 
1507 г. побач з Аматам у Кракаве 
пачаў весці заняткі па грэцкай 
мове і літаратуры другі італья-
нец — Канстанцін Клярэці дэ 
Канчэльеры. Заняткі хоць і не 
ўваходзілі ў афіцыйную прагра-
му, але набылі вялікую папуляр-
насць сярод студэнтаў23. Цяжка 
ўявіць, каб будучы перакладчык 
Святога Пісання, прапусціў гэты 
курс другой, пасля іўрыту, біблій-
най мовы. З трэцяй, лацінскай, 
маючы пад рукой таксама чэш-
скі пераклад, ён пераклаў увесь 
Стары Запавет, ад якога, аднак, 
у друкаваным выглядзе да нас 
дайшлі не ўсе кнігі. 

Мяркуючы па прадмове да 
ўсёй Бібліі, Скарына пераклаў і 
ўвесь Новы Запавет. Паколькі 

гэты пераклад не быў выдадзе-
ны і да сённяшняга дня нічога 
невядома пра лёс рукапісу, мы 
не можам сказаць пра крыніцу 
перакладу: была гэта таксама 
лацінская Вульгата ці арыгіналь-
ны грэцкі тэкст Новага Запавету. 
Праўда, часткі Новага Запавету: 
«Дзеі Апосталаў» і «Пасланні 
Апосталаў», былі выдадзеныя 
Скарынам у Вільні ў складзе 
«Апостала» ў 1525 г. Але гэтыя 
выданні грунтаваліся не на яго-
ных самастойных перакладах, а 
на традыцыйных царкоўнасла-
вянскіх тэкстах, якія ўзыходзілі 
да старадаўніх кірыла-методы-
еўскіх перакладаў ды пашыраліся 
ў рукапісных варыянтах. Мова 
віленскіх выданняў Скарыны, як 
«Апостала», так і ранейшай «Ма-
лой падарожнай кніжкі» (1522 г.), 
— царкоўнаславянская, хоць і з 
істотным уплывам старабелару-
скай і, магчыма, чэшскай мовы24. 
Верагодна, Скарына, выдаючы 
гэтыя кнігі на царкоўнаславян-
скай мове, ішоў за пажаданнямі 
кансерватыўнага праваслаўна-
га клеру, купецтва, брацтваў і 
віленскага патрыцыяту, якія былі 
фундатарамі ягонай выдавецкай 
дзейнасці. Відаць, перадусім 
неспрыяльная ідэалагічная ат-
масфера не дазволіла яму выдаць 
у Вільні свой пераклад Новага 
Запавету і змусіла шукаць іншыя 
месцы і магчымасці для здзяй-
снення свайго намеру і мары 
аб завяршэнні выдання друкам 
усяго Святога Пісання. Менавіта 
пошукі такіх магчымасцяў і ма-
глі ў канцы 1524 г. прывесці яго 
ў пратэстанцкі Вітэнбэрг, калі 
прызнаць тоеснасць чужынца / 
доктара медыцыны Францішка 
з пераказаў Матэзіюса і Аўрыфа-
бра, які збіраўся выдаць там кнігі 
Бібліі, з доктарам медыцыны, 
ужо вядомым на той час выдаў-
цом кніг Бібліі ў Празе і ў Вільні, 
Францішкам Скарынам. Гэтая 
ж нерэалізаваная задума магла і 
пазней, у 1530 г., прывесці бела-
рускага першадрукара ў прускі 
Каралявец да двара герцага Аль-
брэхта, адкуль ён, вяртаючыся ў 
Вільню, звёз герцагскага друкара. 
Але і ў Вільні ён так і не змог 

завяршыць сваю місію выдання 
ўсіх кніг Бібліі для патрэбы па-
спалітага люду Вялікага Княства 
Літоўскага.

Галоўнай перашкодай для на-
дзейнага атаясамлення доктара 
Францішка / доктара медыцыны 
Францішка з доктарам медыцы-
ны Францішкам Скарынам да 
апошняга часу было меркаванне, 
якога прытрымліваліся многія 
даследчыкі, пачынаючы ад Вікта-
рава, што беларускі першадрукар 
не мог быць у Вітэнбэргу у 1525 г., 
калі ў сакавіку таго года ў Віль-
ні выдаваўся падрыхтаваны ім 
«Апостал». Але напрошваецца 
пытанне, ці была такая пільная 
неабходнасць знаходзіцца Ска-
рыну ў Вільні непасрэдна ў мо-
мант друку «Апостала», пры ўмо-
ве, што ўсё папярэдне было добра 
для гэтага падрыхтавана: былі ў 
наяўнасці патрэбныя матэрыялы 
і абсталяванне, друкары і іншы 
персанал, а друкарскі працэс быў 
апрабаваны. Георгій Галенчанка 
лічыць, што, найверагодней, ад 
самага пачатку пры выданні «Ма-
лой падарожнай кніжкі» (1522 г.) 
друкарня Скарыны размяшчала-
ся ў доме віленскага бурмістра 
Якуба Бабіча. Месца друку не 
названае ў гэтым выданні, але 
пазначанае ў адным з захава-
ных асобнікаў «Апостала», які 
выйшаў з друку праз тры гады25. 
Калі месца выдання не мяняла-
ся, і захоўваліся абсталяванне 
і персанал, а друкарскі працэс 
быў адладжаны пры выпуску 
серыі выданняў, якія ўвайшлі ў 
«Малую падарожную кніжку», 
то можна дапусціць, што для 
непасрэднага ўдзелу Скарыны ў 
друку «Апостала» не было піль-
най патрэбы. І ён, адчуваючы 
нетрываласць і магчымы хуткі 
канец распачатай ім выдавецкай 
дзейнасці ў Вільні, мог выправіц-
ца ў канцы 1524 г. у Вітэнбэрг на 
пошук новых магчымасцяў для 
яе працягу. З іншага боку, нічога 
не перашкаджала б яму пасля 
вырашэння сваіх справаў там 
вярнуцца ў Вільню яшчэ да па-
чатку друку «Апостала», калі б на 
патрабаванне Лютэра ён не быў 
затрыманы 18 студзеня 1525 г. 

С п а д ч ы н а

33
НАША ВЕРА 3/2024



Калі дапусціць, што да таго часу ў 
яго ўжо была ўкладзеная дамова 
з нейкім выдаўцом у Вітэнбэр-
гу, і калі б не адбылося гэтага 
затрымання, то за 40 дзён, якія 
заставаліся да сакавіка, ён мог 
бы конна, праязджаючы 35–40 км 
у дзень, дабрацца да Вільні. Да-
рожная адлегласць ад Вітэнбэрга 
да Вільні складае каля 1100 км. 
Паколькі ў выходных дадзеных 
віленскага «Апостала» не ўказа-
ная дакладная дата друку, а толь-
кі названы месяц сакавік, то, калі 
кніга выходзіла ў другой палове 
гэтага месяца, Скарына тэары-
тычна мог бы паспець да друку 
і пасля свайго вызвалення з-пад 
арышту 11 лютага 1525 г. Таксама 
варта паставіць пытанне, што 
магло быць прыярытэтным для 
Францішка Скарыны ў канцы 
1524 г.? Выданне «Апостала» 
на царкоўнаславянскай мове ці 
заканчэнне друку ўсёй Бібліі на 
сакральным варыянце старабе-
ларускай мовы?

Але што магло вабіць белару-
скага выдаўца біблійных пера-
кладаў у пратэстанцкі Вітэнбэрг? 
У верасні 1522 г. там, нечуваным 
для таго часу накладам у 3000 
асобнікаў, выйшаў лютэраўскі 
пераклад на нямецкую мову Но-
вага Запавету. Гэта была кніга 
высокай паліграфічнай якасці і 
выдатна аздобленая. Нягледзячы 
на даволі высокі кошт, яе хутка 
раскупілі, і ўжо ў снежні таго 
ж года спатрэбілася другое вы-
данне. Да выхаду з друку поўнай 
Бібліі ў перакладзе Лютэра ў 
1534 г. яго Новы Запавет вытры-
маў 87 выданняў, і не менш за 
25 выданняў выйшла да 1525 г. 
Вялікія наклады імгненна раз-
ляталіся па ўсіх нямецкіх землях. 
Апрача таго, з 1523 г. Лютэр пачаў 
выдаваць па частках пераклады 
кніг Старога Запавету, пачына-
ючы ад Пяцікніжжа Майсея да 
Прарокаў. Часам часткі Старога 
Запавету выдаваліся ў камбіна-
цыі з Новым Запаветам. Гэты 
поспех і папулярнасць выдання 
і маглі прывабіць у Вітэнбэрг 
Францішка Скарыну, які, маг-
чыма спадзеючыся на больш 

талерантнае стаўленне ў пратэ-
станцкім Вітэнбэргу да перакла-
даў Святога Пісьма на народныя 
мовы і пашырэння яго сярод усіх 
слаёў грамадства, мог бы нарэ-
шце разлічваць на рэалізацыю 
свайго, дагэтуль няздзейсненага, 
праекту выдання беларускага 
Новага Запавету і поўнай Бібліі. 
Яго, як выдаўца, безумоўна, 
павінен быў бы цікавіць і камер-
цыйны бок здзяйснення сваёй 
кнігадрукарскай задумы.

Ускосна пацвярджае атаясам-
ленне доктара Францішка са Ска-
рынам таксама названы ў лістах 
і кірунак прыбыцця чужынца ў 
Вітэнбэрг. Папярэджанне аб па-
дрыхтоўцы замаху на яго Лютэр 
атрымаў у 1520 г. з Вроцлава. Ме-
навіта праз гэты горад Скарына 
мусіў выязджаць каля таго часу ў 
Вільню пасля перапынення сваёй 
выдавецкай дзейнасці ў Празе. 
Другое папярэджанне ад нейкіх 
недругаў праз сяброў з Гальбэр-
штадта таксама прыйшло ў 1520 г. 
Магчыма, сябры з Гальбэрштадта 
толькі транслявалі вроцлаўскую 
засцярогу, атрыманую ад не-
прыяцеляў рэфарматара, альбо 
гэта былі розныя папярэджанні, 
але зробленыя у той самы час. У 
тым жа годзе нейкі ліст з падоб-
най засцярогай Лютэр атрымаў 
таксама і ад вядомага дзеяча 
Рэфармацыі Ульрыха фон Гутэна, 
пра што ён сам паведамляў Георгу 
Спялятыну 11 верасня 1520 г.: 
«Прыхільнікі Рыма не пакідаюць 
спробаў замаху, і Гутэн не можа 
дастаткова мяне засцерагчы, 
але ён моцна баіцца за мяне, ма-
ючы на ўвазе атруту»26. Паводле 
паведамлення Аўрыфабра, ней-
кімі польскімі біскупамі змова 
супраць Лютэра рыхтавалася 
таксама ў 1520 г. Сам змоўшчык 
называецца альбо палякам, альбо 
прыбывае з Польшчы. Матэзіюс 
паведамляе, што ён прыбыў 
з Познані. Самым выгодным 
маршрутам для прыезду Ска-
рыны з Вільні ў Вітэнбэрг быў 
бы шлях праз Познань, дзе ў той 
час вёў гандаль ягоны брат Іван. 
Разважанні чужынца пра рэлігію 
туркаў і татараў таксама ўскосна 

могуць указваць на паходжанне 
чужынца з усходу Еўропы.

Яшчэ адна дэталь, якая магла 
б стаяць на перашкодзе ў атая-
самленні безыменнага доктара 
медыцыны і доктара Францішка 
з лістоў Лютэра з доктарам ме-
дыцыны Францішкам Скары-
нам, была высветленая докта-
рам медыцыны Францішкам 
з пераказу Аўрыфабра, і яна, 
наадварот, можа спрыяць та-
кому атаясамленню. Гэта тое, 
што разгледжаныя намі пісь-
мовыя крыніцы, апрача нататкі 
Капітара і пераказу К. Кардата, 
называюць доктара медыцы-
ны з Польшчы юдэем. Але, як 
высветлілася пры разглядзе 
справы з меркаваным замахам 
гарадскімі ўладамі Вітэнбэрга, 
доктар медыцыны Францішак з 
Польшчы не быў юдэем, што і 
змог сам давесці, пасля чаго быў 
вызвалены. Калі прыняць, што 
доктар медыцыны Францішак 
гэта Францішак Скарына, тады 
азначэнне яго як юдэя магло 
ўзнікнуць з некалькіх прычынаў. 
Сябрам, якія папярэдзілі Лютэра 
пра нібыта рыхтаваны замах на 
яго, магло быць нешта вядома 
пра выдавецкую дзейнасць Ска-
рыны ў Празе і пра яго выданні, 
якія друкаваліся, хутчэй за ўсё, у 
друкарні Севярына, дзе беларускі 
першадрукар павінен быў дзя-
ліць друкарскую майстэрню і не-
каторых майстроў з тагачасным 
выдаўцом Пяцікніжжа на іўрыце 
Гершомам Коганам. Паралельна 
з ім у той жа самай друкарні 
выдаваў кнігі Старога Запавету 
Францішак Скарына27. Магчы-
ма, у такім успрыняцці доктара 
Францішка з боку Лютэра ады-
граў пэўную ролю і псіхалагічны 
фактар. Папярэджанне ад сяброў 
аб нібыта рыхтаваным замаху 
на яго, атрыманае ў 1520 г., як 
відаць з пераказаў Матэзіюса, 
Аўрыфабра і Кардата, справа-
кавала падазронасць Лютэра да 
усіх, хто прыбываў у Вітэнбэрг з 
боку Польшчы і спрабаваў мець 
нейкія кантакты з ім. У кожным 
з іх рэфарматар бачыў таго юдэя 
і патэнцыйнага забойцу, аб якім 

С п а д ч ы н а

34 
НАША ВЕРА 3/2024



папярэджвалі яго сябры. Маг-
чыма, хваравіты страх Лютэра 
перад юдэямі быў сфармаваны 
агульным стаўленнем да юдэяў 
у тагачасным нямецкім, і не 
толькі, грамадстве, і ўсяліўся 
ў яго з дзяцінства. Гэты страх 
абвастрыўся пасля папярэджан-
ня пра падрыхтоўку замаху на 
яго. Лютэр нават быў упэўнены, 
што ворагі атручвалі катэдры і 
амбоны, з якіх ён прапаведаваў. 
З часам гэты страх выліўся ў 
агрэсію супраць юдэяў, і ў 1543 г. 
ён выдаў памфлет супраць іх 
пад назваю «Пра юдэяў і іхнюю 
хлусню» (Von den Juden und ihren 

Lügen), у якім заклікаў спальваць 
іх сінагогі і школы, бурыць іхнія 
дамы, забараніць перамяшчэн-
не іх па краіне ды інш. 28 Што 
да меркаваных замахаў з боку 
юдэяў, пра якія Лютэр пісаў у 
сваіх лістах да сяброў і апавя-
даў Матэзіюсу і Аўрыфабру, то 
ніводзін з іх не быў пацверджа-
ны судова, і падазраваныя былі 
вызваленыя, гэтаксама як быў 
вызвалены і доктар Францішак. 
Яшчэ адзін штрых да партрэта 
безыменнага чужынца альбо 
доктара Францішка дадаецца ў 
пераказах Матэзіюса і Аўрыфа-
бра, дзе сказана, што згаданы 

персанаж павінен быў мець свет-
лыя валасы. 

Падсумоўваючы ўсё сказа-
нае, можна канстатаваць, што 
гіпотэза аб тоеснасці доктара 
Францішка з доктарам меды-
цыны Францішкам Скарынам, 
выказаная амаль два стагоддзі 
таму славенскім філолагам і 
гісторыкам Ернэем Капітарам, 
паказала сваю жыццяздольнасць 
і, пасля выяўлення ўжо ў наш 
час новых звестак, набывае ўсе 
адзнакі гістарычнага факту. 

1 Hesychii Glossographi discipulus et ΕΠΙΓΛΩΣΣΙΣΤΗΣ Russus in ipsa Constantinopoli 
sec. XII–XIII ... Vindobonae, 1839. XXIV. P. 33–34 (лац. тэкст); Францішак Скарына: 
Зборнік дакументаў і матэрыялаў / Прадм., уклад., камент., паказ. В.І. Дараш-
кевіч. — Мінск, 1988. — С. 77–79 (лац. тэкст і бел. пераклад); Францыск Скарына 
ў дакументах і сведчаннях /Уклад. А. А. Жлутка (адк. рэд.) [і інш.]. Мінск, 2020 
(Далей: Скарына ў дакументах …). С. 349–355 (лац. тэкст, бел. пераклад і камен-
тар).

2 Викторов А. Замечательное открытие в древнерусском книжном мире // Беседы в 
Обществе любителей российской словесности при Императорском Московском 
Университете. Вып. 1. Москва, 1867. С. 18.

3 Владимиров П.В. Доктор Франциск Скорина, его переводы, печатные издания 
и язык. — Спб., 1888. — С. XIII–XIV.

4 Сымон Брага. Геаграфічная лякалізацыя жыцьцяпісу доктара Скарыны // Запісы 
Беларускага Інстытуту Навукі й Мастацтва. Кн.3. 1964. С. 23–25.

5 Немировский Е.Л. Франциск Скорина. Жизнь и деятельность белорусского про-
светителя. — Минск, 1990. — С. 426–428; Ён жа: По следам Франциска Скорины: 
Документальная повесть. — Минск,1990. С. 142–145.

6 Пераклад мой — А.Ж. з: Seckendorf Viti Ludovici a. Historia Lutheranismi ab anno 
1517 usque ad 1546. Commentarius historicus et apologeticus de Lutheranismo sive 
de reformatione religionis ductu D. Martini Lutheri… Francofurti et Lipsiae, 1692. 
Lib. II. P. 35: «Lutherus ipse, ut ex literis, mense Januario ad Amsdorfi um scriptis, 
d. lib.II. Ep. p.270.b. apparet, a veneno sibi metuit, quod Judeus quidam ex Polonia, 
Medicinae Doctor, bis mille aureorum mercedem pactus, parare dicebatur. Captus is 
cum sociis, amicorum literis proditus, Wittenbergae; sed, cum nihil fateretur, dimissus 
fuit, ne tormentis quidem interrogatus,intercedente Luthero, ut ad Spalatinum mense 
Februario scribit. p. 271.b.»

7 Bücher, Schrift e und Predigten Luthers aus den Jahren 1516 bis 1538 / Hrsg. Joannes 
Aurifaber. Eisleben, 1564. Bd. 1. F. 185v: «Ich habe eurer Gnade Brieff  und Geschicht 
eure Tochter betreff end, mit Freuden erfahren, und weil doctor Franciscus allhie gewest, 
nicht mögen lassen, schrifft  lich eurer Gnade Heil und Gnade wünschen»; Таксама гл. 
увесь ням. тэкст і пер. у: Скарына ў дакументах … С. 90–91.

8 Epistolae reverendi patris domini doctoris Martini Lutheri / Coll. Iohannes Aurifaber. 
Eislebii, 1565. T. II. F. 270: «Est hic apud nos Iudaeus Polonus, missus sub pretio 
2000 aureorum, ut me veneno perdat, ab amicis per literas mihi proditus. Doctor est 
Medicinae et nihil non audere et facere paratus incredibili astutia et agilitate, quem 
hac hora iussi capi, nescio, quid adhuc futurum sit»; Гл. таксама увесь лац. тэкст і 
пер. у: Скарына ў дакументах … С. 91–92.

9 Ibidem. F. 271v: «Cras nova audies, quod petis scire, id est, mi Spalatine, quod Iudaei 
illi captivi, qui mihi venenum parabant, essent forte prodituri, a quibus essent missi; 
cum vero sponte hoc non facerent, nolui eos torqueri, sed egi, ut dimitterentur liberi, 
quamvis persuasissimus sim ipsum fuisse, quem mihi amici prodiderant, adeo omnia 
symbola consentiunt.»; Гл. таксама увесь лац. тэкст, пер. і фотавыяву арыгінала 
ў: Скарына ў дакументах … С. 93–95, 389.

10 Галенчанка Г. Праблемныя дакументы Скарыніяны ў кантэксце рэальнай крытыкі 
// 480 год беларускага кнігадрукавання. — Мінск, 1998. С. 14–15; Idem: Фран-
цыск Скарына: у паціне версій, стэрэатыпаў і міфаў // Российские и славянские 
исследования: науч. сб. / А.П. Сальков, О.Я. Яновский (отв. редакторы) [и др.]. 
Минск, 2008. Вып. 3. С. 130.

11 Historien von des ehrwirdigen in Gott seligen Manns Gottes Doctoris Martini Luthers 
Anfang, Lehr, Leben und Sterben ...durch J. Mathesium. Nürnberg, 1566. F. 196 (ням. 
тэкст); Скарына ў дакументах … С. 204–207 (ням. тэкст і бел. пераклад).

12 Epistolae reverendi patris domini doctoris Martini Lutheri / Coll. Iohannes Aurifaber. 
Ihenae, 1556. T. I. F. 262: «…inimici mei quidam miserti per amicos ex Halberstadio 
fecerunt moneri me esse quendam doctorem medicine, qui, arte magica factus pro libito 
invisibilis, quendam occidit, mandatum habentem et occidendi Lutheri, venturumque 
ad futuram dominicam ostensionis reliquiarum. Valde hoc constanter narratur».

13 Der erste Teil aller deutschen Bücher und Schrift en des theuren Mannes Gottes Doct. 
Martini Lutheri vom XVII Jahre an biß auff  das XXII. Altenburg, 1661. S. 546–548; 

Des theuren Mannes Gottes D. Martin Luthers Sämtliche theils von ihm selbst Deutsch 
verfrertigte, theils aus dessen Lateinischen ins Deutsche übersetze Schrift en und 
Wercke… Th . 17. Leipzig, 1732. S. 378–380; Dr. Martin Luthers Sämtliche Schrift en 
/ Hrsg. von Dr. Joh. Georg Walch. Bd. 15- Reformationsschrift en. St. Louis, 1899. 
Sp. 444-447; Dr. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Bd. 59. Nachträge. 
Weimar, 1983. S. 729–732.

14 Der erste Th eil der Bücher, Schrift en und Predigten des ehrwirdigen Herrn Doctor 
Martin Luthers … vom M.D.XVI. bis in das M.D.XXIX. Jar … / Hrsg. von Johannes 
Aurifaber. Eisleben, bey Urban Gaubisch, 1564. F. 24v–26 (ням. тэкст); Скарына ў 
дакументах … С. 209–215 (ням. тэкст і бел. пераклад).

15 Tagebuch über Dr. Martin Luther, geführt von Dr. Conrad Cordatus 1537 / Hrsg. von 
Dr. H. Wrampelmeyer. Halle, 1885. S. 150. Nr. 632: Item literae veniebant mihi ex 
Vratislavia, quendam futurum, qui me veneno esset interfecturus, cui Poloni quatuor 
milia promisissent aureorum, et ita illum mihi describebant, ut optime noscerem eum. 
Erat autem Doctor Polonus, peritus multarum linguarum, optimus astronomus, quem 
Philippus admirabatur, a quo etiam ipso me Deus custodivit. Is mecum libenter lusisset 
im schacht, sed ego nolui. Tandem animadvertens se esse suspectum, clam abiit et venit 
ad iuniorem marchionem, hatt sich bey yhm lassen ansagen, sed respondit: «Ey last 
yhn ymer hinwege, Er ist, der D. Martin hatt sollen vergeben», et pudefactus etiam 
hic abit. Ita et Lypsiae factum est. Deinde ich gleub, das mein predigstul offt   vergifft   
wird, noch hatt mich gott erhalten.

16 Scheel W. Johann, Freiherr zu Schwarzenberg. Berlin, 1905. S. 143; Balfanz M. Beiträge 
zur staatsmännischen Wirksamkeit des Freiherrn Johann von Schwarzenberg. Inaugural 
Dissertation. Greifswald, 1900. S. 52–54. 

17 Neue deutsche Biographie. Bd. 11. Berlin, 1977. S. 315 f.
18 Allgemeine Deutsche Biographie. Bd. 7. Leipzig, 1877. S. 480.
19 Liber Diligentiarum Facultatis Artisticae Universitatis Cracoviensis Pars I (1487–1563) 

/ Ed. Wladislaus Wisłocki // Archiwum do Dziejów Literatury i Oświaty. T. 4, Kraków, 
1886. P. 73.

20 Шутова О. Изучение интеллектуального пространства «Библии» Франциска 
Скорины в контексте Ренессанса: сюжеты, персоналии, философско-эстетиче-
ские влияния и оформление // Францыск Скарына: даўнія факты — новыя ідэі 
/ Уклад. Аляксандр Груша. — Мінск, 2021. С. 69–72; Zwiercan M. Jan z Głogowa // 
Polski słownik biografi czny. T. 10. Wrocław-Warszawa-Kraków, 1962–1964. S. 450–452.

21 Скарына ў дакументах … С. 239–241; 244–248.
22 Тамсама. С. 176–203. 
23 Шутова О. Изучение интеллектуального пространства... C. 73–74; Quirini-

Popławska D. Silvius (Siculus) Jan // Polski słownik biografi czny. T. 37. Warszawa-
Kraków, 1996-1997. S. 502–504.

24 Жураўскі А.І. Мова друкаваных выданняў Ф. Скарыны // 450 год беларускага 
кнігадрукавання. — Мінск, 1968. — С. 282; А. Парукаў. Мова «Псалтыра» 
Ф. Скарыны // Францыск Скарына і яго час: энцыклапедычны даведнік. — Мінск, 
1988. — С. 426; Будзько І. Лінгватэксталогія пражскіх выданняў Францыска 
Скарыны // Францыск Скарына: асоба, дзейнасць, спадчына / Уклад. Аляксандр 
Груша. — Мінск, 2017. С. 123–125.

25 Галенчанка Г. Я. Францыск Скарына — беларускі і ўсходнеславянскі першадру-
кар. — Мінск, 1993. — С. 132.

26 Dr. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel. Bd. 2. Weimar, 
1931. S. 185. Nr. 337: «Nihil non tentabunt Romanenses, nec potest satis Huttenus 
me monere, adeo mihi de veneno timet».

27 Лемешкин И. Библия пражская и Библия руска Франциска Скорины. Место 
печатания // Францыск Скарына: асоба, дзейнасць, спадчына ... С. 168. 

28 Гл.: Kaufmann T. Luthers Sicht auf Judentum und Islam // Der Reformator Martin 
Luther 2017. Eine wissenschaft liche und gedenkpolitische Bestandsaufnahme /Hrsg. 
von Heinz Schillind (Schrift en des Historischen Kollegs. Kolloquien 92). Berlin-
München-Boston, 2014. S. 75–84.

С п а д ч ы н а

35
НАША ВЕРА 3/2024



М а с т а ц т в а

У 1968 г. згодна з распараджэн-
нем Міністэрства культуры БССР 
[1] Дзяржаўны музей БССР (ця-
пер — Нацыянальны гістарыч-
ны музей Рэспублікі Беларусь; 
далей — гістарычны музей) 
перадаў Дзяржаўнаму мастац-
каму музею БССР (цяпер — 
Нацыянальны мастацкі музей 
Рэспублікі Беларусь; далей — 
мастацкі музей) 51 палатно [2], 
сярод якіх знаходзіўся «Портрет 
дамы с крестом /во весь рост/ 
худ. неизвестен», першапачат-
кова запісаны ў кнігу часовых 
паступленняў пад нумарам КВП-
5182 [3]. Толькі ў 1978 г. партрэт 
быў прыняты на пастаяннае 
захоўванне ў мастацкі музей [4] 
і атрымаў нумар у кнізе пасту-
плення музейных прадметаў ас-
ноўнага фонду КП-15537 і інвен-

тарны нумар ЗЖ-176 [5]. У 2005 
годзе жывапіснае палатно было 
атрыбутавана вядучым навуко-
вым супрацоўнікам мастацкага 
музея Аляксандрам Адамавічам 
Ярашэвічам як твор Яна Дамеля 
«Святая Канстанцыя», выкананы 
пасля 1825 года1.

У калекцыю гістарычнага 
музея палатно трапіла з Белару-
скага дзяржаўнага музея гісто-
рыі Вялікай Айчыннай вайны ў 
1960 г. [6] і атрымала нумар у 
кнізе паступлення музейных 
прадметаў асноўнага фонду — 
КП-5896 [7]. У зборы музея 
вайны абраз знаходзіўся з 1948 
го да, калі ў парадку рэстытуцыі 
з Германіі ў БССР былі прыве-
зены 182 скрыні з культурнымі 
каштоўнасцямі і складзены адпа-
ведны акт і вопіс [8, с. 1]. У вопісе 

музейны прадмет быў пазначаны 
пад парадкавым нумарам 4295 з 
наступным апісаннем: «Холст, 
масло, 105х1002, с повр. Пор-
трет дамы с крестом. №41 БДМ. 
Оценка в руб. 250» [8, с. 225]. Пры 
інвентарызацыі ў музеі вайны 
палатно было запісана ў кнігу па-
ступленняў музейных прадметаў 
асноўнага фонду гістарычнага 
музея (ДГМ, КП-2738), які паві-
нен быў адкрыцца ў будучыні [9].

Прасачыць дакладную гісто-
рыю бытавання абраза з 1939-га 
да 1948 года немагчыма з прычы-
ны адсутнасці дакументальнага 
пацверджання. Па ўскосных 
звестках, а менавіта па даных 
аб перамяшчэнні жывапісных 
палотнаў, якія мелі аднолькавую 
гісторыю бытавання з разгля-
даемым алтарным палатном у 

Дзмітрый Моніч

Абраз Яна Дамеля 
з нясвіжскага 
фарнага касцёла 
ў зборы Нацыянальнага 
мастацкага музея 
Рэспублікі Беларусь: 
пытанні атрыбуцыі

Святая Канстанцыя. 
Палатно, алей. 186х92. Пасля 1825 г.
Нацыянальны мастацкі музей Рэспублікі Беларусь 
(КП-15537; ЗЖ-176).

Дзмітрый МОНІЧ — гісторык мастацтва, вядучы навуковы супрацоўнік аддзела старажытнабеларускага мастацтва Нацыянальнага 
мастацкага музея Рэспублікі Беларусь. Нарадзіўся ў Мінску. Скончыў гістарычны факультэт Беларускага дзяржаўнага ўніверсітэта (2010) 
і магістратуру (2011). Вывучае беларускі жывапіс канца ХVІІІ — першай паловы ХІХ ст., спецыялізуецца ў галіне творчасці мастака Яна 
Дамеля і гісторыі музейнай справы ў Беларусі.

36 
НАША ВЕРА 3/2024



М а с т а ц т в а

азначаны перыяд, можна рэкан-
струяваць наступную храна-
логію: найверагодней, палатно 
«Святая Канстанцыя» сярод 
іншых каштоўнасцяў, што па-
ходзілі з даваенных беларускіх 
музейных збораў, у 1947 годзе 
памылкова накіравалі з Нюрн-
берга на расійскую тэрыторыю 
Савецкага Саюза. Да гэтага часу 
абраз мог знаходзіцца ў Мюнхене 
і Хохштадце3 пасля вывазу яго 
з акупаваных беларускіх тэры-
торый [10, с. 6–9]. Верагодна, 
да чэрвеня 1941 года алтарнае 
палатно знаходзілася ў Дзяр-
жаўнай карціннай галерэі БССР 
(мастацкі музей). Можна мер-
каваць, што ў 1939 годзе пасля 
ўз’яднання Заходняй і Усходняй 
Беларусі і правядзення нацыя-
налізацыі на далучаных да БССР 
тэрыторыях, абраз, як і іншыя 
264 карціны з Нясвіжскага замка, 
планавалі перадаць новаўтво-
ранай Карціннай галерэі БССР 
[11, с. 73–78]. Дакументальных 
пацверджанняў вывазу палатна 
мы не маем, у пераліку карцін і 
партрэтаў Нясвіжскага замка, 
які быў складзены 6 кастрычніка 
1939 года, абраз не згадваецца.

Месцазнаходжанне абраза 
(найверагодней, да 1939 года) 
у Нясвіжскім замку пацвяр-
джаецца здымкам, які датуецца 
першай трэцю ХХ ст. Выяву 
інтэр’ера з абразамі і партрэтамі 
рымскіх пантыфікаў як бабінец 
замкавай капліцы ідэнтыфіка-
вала доктар мастацтвазнаўства 
Надзея Фёдараўна Высоцкая [12, 
с. 95]. Аб знаходжанні палатна ў 
замку згадвалі таксама польскія 
даследчыкі Януш Дэрваед і Лія 
Скальска [13, с. 6].

Калі палатно трапіла ў замак 
і ў якіх памяшканнях яно за-
хоўвалася, адказаць немагчыма. 
Аляксандр Ярашэвіч выказаў 
думку, што абраз, як не патрэб-
ны нясвіжскаму касцёлу Божага 
Цела, маглі перадаць у замак у 
часы Марыі Дароты Радзівіл (ка-
нец 50-х гг. ХІХ ст.) [14, с. 65]. Гэ-
тае меркаванне цалкам слушнае 
і пацвярджаецца інфармацыяй 

з кнігі Уладзіслава Сыракомлі 
«Вандроўкі па маіх былых ваколі-
цах», якая была надрукавана ў 
1853 годзе. У сваіх успамінах пра 
нясвіжскі касцёл Божага Цела 
аўтар піша наступнае:

«…направа знаходзіцца алтар 
цудоўнай работы з першых га-
доў бягучага стагоддзя; у алтары 
абраз Дамеля, які прадстаўляе 
св. Канстанцыю ці Алену, з 
крыжам, у сучасным строі; а над 
алтаром на прыгожай труне ка-
ляровага мармуру знаходзіцца 
белая, па-майстэрску выкананая 
фігура жанчыны, якая плача. 
Гэта пахавальны помнік Кан-
станцыі Радзівіл, дачкі Клецкага 
ардыната Троцкага ваяводы 
Юзафа, якая была замужам за 
Чудоўскім. Гэта мусіў быў быць 
алтар, але царкоўная ўлада знай-
шла ці строй св. Алены ў абразе 
занадта сучасным, ці, як кажа 
паданне, рысы святой былі пар-
трэтаваны з твару князёўны, на 
чыім надмагіллі ўзнік алтар, і не 
дазволіла яго асвячэння (сёння 
абраз перанесены на плябанію і 
заменены іншым абразом у ал-
тары, пры якім служыцца Імша). 
Планіроўка гэтага маўзалея, а 
таксама скульптурная разьба 
труны і фігуры выклікаюць 
неспатольную цікавасць да імя 
майстра, які гэта зрабіў4…» [15, 
с. 90].

Успаміны Уладзіслава Сыра-
комлі пра абраз у нясвіжскім кас-
цёле маюць некалькі супярэчнас-
цяў: спачатку аўтар зазначае, што 
абраз святой Канстанцыі знахо-
дзіцца ў касцёле справа, а потым 
дадае, што сёння ён перанесены 
на плябанію; Сыракомля мае сум-
неў адносна таго, хто выяўлены 
на абразе — святая Канстанцыя 
ці святая Алена; і апошняе несу-
падзенне — месца знаходжанне 
абраза спачатку акрэсліваецца як 
алтар, а пазней як маўзалей (над-
магілле). Паспрабуем разгледзець 
усе гэтыя супярэчнасці паасобна 
і, па магчымасці, высветліць, што 
адпавядае рэчаіснасці.

Вядома, што Уладзіслаў Сы-
ракомля ў дзяцінстве навучаў-
ся ў нясвіжскай школе айцоў 
дамініканаў, пазней працаваў 
у князёў Радзівілаў, таму яго 
нарысы аб былых ваколіцах, аса-
бліва пра Нясвіж, маглі паўстаць 
не толькі на аснове ўласных 
назіранняў падчас вандровак у 
сталым узросце, а таксама аба-
пірацца на ўспаміны дзяцінства, 
вядомыя яму дакументы і раска-
заныя іншымі асобамі гісторыі. У 
сваёй кнізе аўтар адзначыў, што 
працаваў з інвентарнымі вопі-
самі касцёла, каб знайсці згадкі 
пра мармуровы помнік Канстан-
цыі Чудоўскай з Радзівілаў [15, 
с. 90]. Такім чынам, зыходзячы 

Бабінец капліцы Нясвіжскага замка.

37
НАША ВЕРА 3/2024



М а с т а ц т в а

з інфармацыі, пададзенай у кнізе 
Сыракомлі, і разглядаемага намі 
інтэр’ернага здымка, можна 
меркаваць, што выява святой 
Канстанцыі першапачаткова зна-
ходзілася ў нясвіжскім касцёле, 
а пазней была перанесена ці то 
адразу ў замак, ці то спачатку на 
плябанію, а пазней у замак.

Няўпэўненасць Уладзіслава 
Сыракомлі ў вызначэнні асобы 
на алтарным палатне можна 
патлумачыць падабенствам іка-
награфіі элементаў абедзвюх 
святых: белая сукенка і чырвоны 
плашч кшталту антычнага адзен-
ня, тыяра (або карона) на галаве 
і суправаджальная атрыбутыка 
(крыж у руках) уласцівыя вы-
яўленню як імператрыцы Алены, 
так і яе ўнучкі Канстанцыі. На-
пэўна, таму ў рэдкіх выданнях, 
дзе згадваецца абраз, няма адзін-
ства адносна вызначэння асобы 
святой — называецца і Алена [16, 
с. 308–309], і Канстанцыя [17, 
с. 120]. Верагоднасць апошняй 
атрыбуцыі алтарнага палатна як 
выявы святой Канстанцыі, што 
была зацверджана ў мастацкім 
музеі, падмацоўваецца лагічным 
атаясамленнем патранальнай 
святой і памятнага надмагілля 
Канстанцыі Чудоўскай, дзе пер-
шапачаткова знаходзіўся абраз.

турнымі формамі, якія і сёння 
знаходзяцца ў прэзбітэрыі і боч-
ных навах нясвіжскага касцёла. 
Згадак жа пра сам абраз або алтар 
святой Канстанцыі ў інвентарах 
няма, таму архітэктурную кан-
струкцыю з дэкаратыўным азда-
бленнем і скульптурнай выявай, 
якая знаходзіцца ў правай боч-
най наве касцёла Божага Цела, 
дзе, згодна з успамінамі Сыра-
комлі, спачатку знаходзілася па-
латно, трэба характарызаваць як 
памятнае надмагілле Канстанцыі 
Чудоўскай. Сама будова і знешні 
выгляд сакральнай канструкцыі 
таксама даюць падставы казаць, 
што гэта не алтар; у ніжнім ярусе 
размешчана каменная форма, 
якая нагадвае больш саркафаг, 
чым менсу з асновай; вакол 
саркафага змешчана каваная 
агароджа (час з’яўлення невя-
домы), якая перашкаджае бліз-
каму падыходу і непасрэднаму 
кантакту з ім — гэта прымальна 
для помніка і недапушчальна для 
алтара, падобная канструкцыя 
назіраецца ля іншых надмагілляў 
касцёла (Мікалаю Крыштафу 
Радзівілу Сіротку, Альжбеце 
Эўфіміі Радзівіл з Вішнявецкіх, 
Крыштафу Мікалаю Радзівілу).

Пры апісанні абраза свя-
той Канстанцыі ў сваёй кнізе 
Уладзіслаў Сыракомля зазна-
чае імя мастака — Ян Дамель, 
так «Вандроўкі па маіх былых 
ваколіцах» сталі першакрыні-
цай пры вызначэнні аўтарства 
палатна. Гэтая інфармацыя не 
знаходзіць пацверджання ў най-
больш ранніх і поўных пераліках 
мастацкай спадчыны Дамеля, 
якія зрабілі Адам Шэмеш у сваіх 
«Успамінах пра Дамеля» [20] і 
Эдвард Раставецкі ў слоўніку 
польскіх мастакоў [21] — абраз 
святой Канстанцыі, як і нека-
торыя іншыя творы, што пры-
пісваюцца пэндзлю Дамеля, там 
не згадваюцца. Прымаючы пад 
увагу, што складзеныя Шэме-
шам і Раставецкім спісы твораў 
няпоўныя, што зазначаюць самі 
аўтары [20, с. 180; 21, с. 130], 
меркаванне Сыракомлі адносна 

Памылковае азначэнне мес-
цазнаходжання абраза як боч-
нага алтара нясвіжскага касцёла 
першапачаткова акрэсліў Уладзі-
слаў Сыракомля [15, с. 90], паз-
ней гэта паўтаралася ў выданнях 
пачатку ХХ ст. [16, с. 308–309; 17, 
с. 120]. У інвентарных вопісах 
касцёла, што былі складзены 
падчас візітацый 1839, 1840 [18] 
і 1845 гадоў [19], узгадваюцца 
бочныя алтары, аднак іх апісанне 
не адпавядае разглядаемай намі 
канструкцыі, але з лёгкасцю 
су адносіцца з іншымі архітэк-

Памятнае надмагілле Канстанцыі 
Чудоўскай з Радзівілаў у нясвіжскім 

касцёле Божага Цела (здымак аўтара).

Дэкаратыўная пліта з эпітафійным 
надпісам, усталяваная на памятным 
надмагіллі Канстанцыі Чудоўскай з 

Радзівілаў у нясвіжскім касцёле Божага Цела 
(здымак аўтара).

Труна Канстанцыі Чудоўскай з Радзівілаў 
у крыпце нясвіжскага касцёла Божага Цела 

(здымак аўтара).

38 
НАША ВЕРА 3/2024



М а с т а ц т в а

аўтарства можна лічыць вар-
тым даверу.

Найбольш складаным заста-
ецца датаванне алтарнага палат-
на. Прынятае сёння ў мастацкім 
музеі датаванне — пасля 1825 
года — належыць Аляксандру 
Ярашэвічу, які лічыў, што палат-
но было створана пасля смерці 
Канстанцыі Чудоўскай з Радзі-
вілаў; падобная дата пададзена 
ў слоўніку польскіх мастакоў 
[13, с. 6]. Генрых Слізень у сваім 
выданні «Polska: ludzie i czyny, 
przyjaciele i wrogowie» піша на-
ступнае пра Дамеля: «…творца 
абраза святой Канстанцыі ў 
правым бочным алтары паезу-
іцкага касцёла ў Нясвіжы 1811 г.» 
[17, с. 120]. Таісія Карповіч на 
падставе ліста даверанай асобы 
князёў Радзівілаў Міхала Мац-
кевіча Яну Дамелю ад 24 ліпеня 
1808 года, дзе паведамляецца аб 
адпраўцы грошай і неабходнасці 
перадачы скончанага палатна 
князю, выказала меркаванне, 
што ў дакуменце можа весціся 
гаворка пра святую Канстанцыю, 
адпаведна стварэнне палатна 
датуецца не пазней за пісьмо 
[22, с. 186]. Такім чынам, усе 

датаванні грунтуюцца альбо на 
ўскосных доказах альбо проста 
канстатуюцца без аргументацыі. 
Трэба прызнаць, што пры адсут-
насці прамых доказаў прывязка 
стварэння палатна да даты смерці 
Канстанцыі Чудоўскай выглядае 
найбольш абгрунтаванай.

Уладзіслаў Сыракомля, на 
жаль, нічога не пісаў пра дата-
ванне палатна, але адзначыў, што 
ў касцёле на яго месцы змясцілі 
іншы абраз. Сёння ў цэнтры над-
магілля Канстанцыі Чудоўскай 
знаходзіцца алтарнае палатно з 
выявай святога Антонія, якое, 
відавочна, з-за сваіх памераў не 
змяшчаецца ў прастору паміж 
калонамі. Пры дэмантажы абра-
за святога Антонія была ад-
крыта дэкаратыўная пліта з 
эпітафійным надпісам: «Prócz 
życia, wszystkom winien Samej 
tylko Tobie, Miłość, Pamięć, żal w 
Sercu, składam Przy twym grobie»5. 
Гэты тэкст эпітафіі змешчаны 
і на вечку труны Канстанцыі 
Чудоўскай з Радзівілаў, якая 
пахавана ў крыпце нясвіжскага 
касцёла Божага Цела: «Prócz życia, 
wszystkom winien, Samey tylko 
Tobie, Wdzięczność, Pamięć, żal w 

Sercu, składam Przy Twym grobie». 
Надпіс на вечку труны з’яўляец-
ца першаўзорам, які быў крыху 
зменены і пазней змешчаны ў 
цэнтры надмагілля. Уважлівае 
прачытанне тэксту паказвае не 
толькі розніцу ў словах, але і ў ар-
фаграфіі: на труне слова SAMEY 
напісана з літарай Y, а на дэка-
ратыўнай пліце надмагілля — 
SAMEJ з літарай J. Паступовая 
змена графічнай перадачы літары 
Y на J у польскім правапісе адбы-
ваецца ў другой палове ХІХ ста-
годдзя, на падставе чаго можна 
меркаваць, што і дэкаратыўная 
пліта з эпітафійным надпісам 
была выраблена і змешчана ў 
надмагіллі пасля дэмантажу 
абраза святой Канстанцыі.

Аналіз усіх вядомых на сён-
няшні дзень крыніцаў дазваляе 
нам з упэўненасцю казаць, што 
абраз святой Канстанцыі быў 
створаны Янам Дамелем і зна-
ходзіўся ў цэнтры памятнага над-
магілля Канстанцыі Чудоўскай з 
Радзівілаў у нясвіжскім касцёле 
Божага Цела. Вызначэнне ж да-
кладнага датавання застаецца 
адкрытым пытаннем і патрабуе 
новых звестак.

Выкарыстаная літаратура
1. Распараджэнне Міністэрства культуры Рэспублікі Беларусь ад 29.02.1968 г. №18-р 

/ Архіў сектара ўліку навукова-фондавага аддзела Нацыянальнага мастацкага 
музея Рэспублікі Беларусь.

2. Акт прыёма на часовае захоўванне №24 ад 26.06.1968 г. / Архіў сектара ўліку наву-
кова-фондавага аддзела Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі Беларусь.

3. Кніга часовых паступленняў Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі Бела-
русь №1, с. 191 / Архіў сектара ўліку навукова-фондавага аддзела Нацыянальнага 
мастацкага музея Рэспублікі Беларусь.

4. Акт прыёма на пастаяннае захоўванне №146 а ад 26.08.1976 г. / Архіў сектара 
ўліку навукова-фондавага аддзела Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі 
Беларусь.

5. Кніга паступленняў музейных прадметаў асноўнага фонду Нацыянальнага 
мастацкага музея Рэспублікі Беларусь №7, с. 4 / Архіў сектара ўліку навуко-
ва-фондавага аддзела Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі Беларусь.

6. Акт №326 ад 12.05.1960 г. аб перадачы ад Белдзяржмузея гісторыі Вялікай Ай-
чыннай вайны Арггрупе па падрыхтоўцы гісторыка-краязнаўчага музея БССР / 
Архіў аддзела ўліку Белдзяржмузея гісторыі Вялікай Айчыннай вайны.

7. Акт №546 ад 12.05.1960 г. аб перадачы ад Белдзяржмузея гісторыі Вялікай 
Айчыннай вайны Арггрупе па падрыхтоўцы гісторыка-краязнаўчага музея 
БССР / Архіў навукова-фондавага аддзела Нацыянальнага гістарычнага музея 
Рэспублікі Беларусь.

8. Акт і вопіс музейных экспанатаў, вернутых у БССР з Германіі / Нацыянальны 
архіў Рэспублікі Беларусь. Ф. 790, воп. 1, спр. 69.

9. Кніга паступленняў музейных прадметаў асноўнага фонду Дзяржаўнага гіста-
рычнага музея БССР №1, с. 253 / Архіў аддзела ўліку Беларускага дзяржаўнага 
музея гісторыі Вялікай Айчыннай вайны.

10. Сініла, А. М. Зборы мінскіх музеяў у Картатэцы ўласнасці мастацкіх аб’ектаў 
(1945–1952) Мюнхенскага цэнтральнага зборнага пункту / Анатоль Сініла. — 
Мір : Установа «Музей «Замкавы комплекс «Мір», 2019. — с. 122.

11. Высоцкая, Н., Михальченко, А. О несвижской коллекции по документам ЦК КПБ 
1939–1941 гг. / Н. Высоцкая, А. Михальченко // Нясвіжскія зборы Радзівілаў: іх 
фарміраванне, гістарычны лёс, цяперашняе месцазнаходжанне і шляхі выкары-
стання: зборнік артыкулаў «Вяртанне». Кніга 7; гал. рэд. А. В. Мальдзіс. — Мінск: 
Беларускі фонд культуры, 2002. — С. 368.

12. Радзивиллы. Несвиж. Замок / Н. Ф. Высоцкая. — Минск : Беларусь, 2014. — 347 с.
13. Słownik artystów polskich i obcych w Polsce działających. Tom II D-G. — Wrocław-

Warszawa-Kraków-Gdańsk. Zakład Narodowy imienia Ossolińskich. Wydawnictwo 
Polskiej Akademii Nauk, 1975. — 532 s.

14. А.  А. Ярашэвіч. Выстава «Нясвіжскія зборы Радзівілаў» у Нацыянальным 
мастацкім музеі // Наша вера. № 4 (30), 2004 г.

15. Wędrówki po moich niegdyś okolicach: wspomnienia, studja historyczne i obyczajowe 
/ przez Władysława Syrokomlę. — Wilno : Józef Zawadzki, 1853. — 248 s.

16. Nasze kościoły : [opis ilustrowany wszystkich kościołów i parafj i znajdujących się na 
obszarach dawnej Polski i ziemiach przyległych] / ułożyłi: Dyonizy Bączkowski, Jozafat 
Żyskar. [T. 2]: Djecezja mińska. [Z. 18], Dekanat słucki

17. Polska: ludzie i czyny, przyjaciele i wrogowie / zebrał i w porządku abecadłowym 
ułożył Henryk Ślizień. — Kraków: Księgarnia Gebethnera i Wolff a, 1914. — 144 s.

18. Российский государственный исторический архив (РГИА) Ф. 822. Оп. 12. Д. 3500.
19. РГИА Ф. 822. Оп. 12. Д. 3526.
20. Szemesz, A., Wspomnienia o Damelu // Athenaeum. — 1842. — T. 2. — S. 169–185.
21. Rastawiecki, E. Słownik malarzów polskich tudzież obcych w Polsce osiadłych lub 

czasowo w niej przebywających. T. 1. — W-wa, 1850. — 334 s.
22. Т. А. Карпович. Новые сведения о жизни и деятельности Яна Дамеля (Виленский 

период) // Паведамленні Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі Беларусь. 
Вып. 6: 2005 / [галоўны рэдактар У. Пракапцоў]. — Белпрынт, 2007. — С. 183–191.

____________

1 Пратакол атрыбуцыйнага савета Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі 
Беларусь №4 ад 07.04.2005 г.

2 Актуальны памер палатна складае 186х92 см. Істотная розніца памеру абраза 
сёння і ў вопісе культурных каштоўнасцяў, вернутых у БССР у 1948 годзе, можа 
быць патлумачана памылкай друку і зменамі пасля рэстаўрацыйных работ.

3 У Картатэцы ўласнасці мастацкіх аб’ектаў Мюнхенскага цэнтральнага зборнага 
пункту картка з абразом «Святая Канстанцыя» яшчэ не выяўлена.

4 Пераклад з польскай мовы аўтара.
5 «Апроч жыцця, усім абавязаны адной толькі табе, каханне, памяць, смутак у 

сэрцы складаю каля тваёй труны».

39
НАША ВЕРА 3/2024



Карціна «Цішыня» з’явілася 
ў нашым музеі ў 1947 годзе. Яна 
была закуплена ва ўдавы спевака 
Леаніда Собінава (1872–1934) 
Ніны Іванаўны, народжанай 
Мухінай1. 

Хто такі Майсей Сляпян? Што 
за касцёл намаляваны на гэтай 
карціне? Чаму яна апынулася ў 
сям’і Собінава, знакамітага ру-
скага тэнара?

Адказы на гэтыя пытанні 
ведала толькі дырэктар Дзяр-
жаўнай карціннай галерэі Алена 
Васільеўна Аладава, якая зусім не 
выпадкова набыла гэтую і яшчэ 
дзве карціны мастака («Стары 

Мінск. Вул. Міхайлаўская» і «На 
Камароўцы») ў Собінавай. У 
калекцыі Собінавых былі тры 
мінскія карціны мастака пачатку 
1920-х гадоў...

Алена Васільеўна выдатна 
памятала карціны Майсея-Меера 
Герцэвіча Сляпяна па першых 
Усебеларускіх выставах 1920-х 
гадоў, на якіх працавала экс-
курсаводам і нават пісала пра 
твор мастака пад псеўданімам 
«Аглядач», адзначаючы «спакой 
і карэктнасць» яго пейзажаў, 
што відавочна супадала з яго 
характарам. Спявачка Алена 
Драгамірэцкая, якая сябравала 

з ім, характарызавала Майсея 
Сляпяна як «чалавека вельмі тон-
кага і ранімага, крыху наіўнага, 
крыху не з гэтага свету, злёгку 
блазнаватага, вельмі мяккага і 
занадта інтэлігентнага нават па 
тых часах»2.

Пазней, у сярэдзіне 1940-х, 
у першыя гады свайго дырэк-
тарства, Алена Аладава ствары-
ла гэтым закупам «прэцэдэнт 
Майсея Сляпяна» — менскага 
мастака пачатку XX стагоддзя з 
вышэйшай акадэмічнай адука-
цыяй, вучня вядомага перадзві-
жніка Уладзіміра Макоўскага, 
фактычна вызначыўшы творчы 

М а с т а ц т в а

Надзея Усава

Касцёл у Вішневе 
на карціне Майсея Сляпяна 

«Цішыня»

Надзея УСАВА ó мастацтвазнаўца, вядучы навуковы супрацоўнік Нацыянальнага мастацкага музея Рэспублікі Беларусь. Нарадзілася 
ў Гомелі ў 1958 годзе. Скончыла Інстытут жывапісу, скульптуры і архітэктуры імя І. Рэпіна ў Ленінградзе па спецыяльнасці ́ мастацтвазнаўстваª 
(1986 г.). У 1993 г. скончыла аспірантуру пры Інстытуце мастацтвазнаўства, этнаграфіі і фальклору імя К. Крапівы Акадэміі навук Беларусі. 
Лаўрэат спецыяльнай прэміі Прэзідэнта Рэспублікі Беларусь дзеячам культуры і мастацтва ў намінацыі ´Музейная справаª за экспазіцыі 
ў новым корпусе НММ РБ (2007). Аўтар творчых канцэпцый і тэматыка-экспазіцыйных планаў экспазіцыі ´Прастора Хаіма Суцінаª 
ў г.п. Смілавічы, некалькіх экспазіцый у замкавым комплексе ́ Мірª (2010), член навукова-творчай групы па стварэнні экспазіцый у Нясвіжскім 
замку (2011–2012). Аўтар звыш 250-ці артыкулаў па мастацтве Беларусі.

М
ай

се
й 
Сл

яп
ян

. «
Ці
ш
ы
ня

»,
 п
ал

ат
но

, а
ле

й,
 1

92
3 
г.

На
цы

ян
ал

ьн
ы

 м
ас
т
ац

кі
 м
уз
ей

 Р
эс
пу
бл

ік
і Б

ел
ар

ус
ь.

 

40 
НАША ВЕРА 3/2024



лёс гэтага забытага мастака як 
беларускага, сканцэнтраваўшы ў 
музеі большасць карцін, якія за-
хаваліся, і, што вельмі важна, — 
мінскага перыяду яго творчай 
дзейнасці.

У тыя гады ёй былі вядомыя па 
калекцыях Дзяржаўнай карцін-
най галерэі дзве яго карціны — 
«Гарадская вежа» і «Партрэт 
маці». Яны былі страчаны ў гады 
акупацыі. Яшчэ адзін пейзаж 
пад назваю «Плябанскі млын» 
быў закуплены Беларускім дзяр-
жаўным музеем пасля Першай 
Усебеларускай выставы 1925 года 
і ў 1948 годзе шчасліва вярнуўся 
з Германіі пасля разрабавання 
фашыстамі беларускіх музеяў 
і паступіў ужо ў Дзяржаўную 
карцінную галерэю.

Чатыры карціны — з улікам 
набытых трох новых — дазволілі 
гаварыць пра мастака як твор-
чую асобу такога ж узроўню, як 
мінскія мастакі Якаў Кругер і заў-
часна памерлы Леў Альпяровіч.

...Спатрэбіцца амаль 70 гадоў, 
каб адказаць на пастаўленыя ў 
пачатку артыкула пытанні, але 
ўпэўненасці ў правільнасці ад-
казаў і цяпер няма.

У 1990-я гады з акадэмічнага 
архіву ў Пецярбургу навуко-
вым супрацоўнікам НММ РБ 
Валянцінай Вайцэхоўскай былі 
зроблены выпіскі з асабістай 
справы акадэміста Майсея-Ме-
ера Герцэвіча Сляпяна, мінскага 
мяшчаніна, — там захаваліся 
дакладныя звесткі з яго біяграфіі. 
Захавалася нават яго фатаграфія 
і апісанне знешнасці: вельмі ма-
ленькі рост — 2 аршыны (1 метр 
50 сантыметраў тады лічыўся 
сярэднім ростам), шэрыя вочы і 
чорныя вусы, чорная кучаравая 
шавялюра.

Высветлілася, што нарадзіў ся 
ён не ў Адэсе, як дасюль лічылася, 
а ў Менску, вучыўся ў Адэскай 
малявальнай школе, а потым 
паступіў у Імператарскую Пецяр-
бургскую акадэмію майстэр-
стваў, якую скончыў у 1901 годзе; 

некаторы час — 2–3 гады — жыў 
у Менску, але зноў пераехаў у 
Пецярбург, каб зарабіць грошы. 
У галодныя 1920-я гады вярнуў-
ся дадому і некалькі гадоў жыў у 
Менску, дзе стварыў самыя вядо-
мыя свае творы.

На жыццё ён зарабляў часо-
піснай графікай у тэатральных 
і сатырычных часопісах Пецяр-
бурга — Петраграда, але быў 
ілюстратарам «сярэдняй рукі», 
якому рэдка замаўлялі вокладкі, а 
больш выкарыстоўвалі яго працу 
для ўнутраных ілюстрацый. Тым 
не менш Майсей Сляпян зама-
ляваў з натуры ўсіх знакаміта-
сцяў свайго часу — ад Максіма 
Горкага і Фёдара Шаляпіна да 
Веры Камісаржэўскай і Леаніда 
Собінава, але нас больш цікавяць 
акцёры беларускіх тэатраў, якіх 
ён адлюстраваў у шаржах і кары-
катурах 1920-х гадоў3.

Пасля 1927 года ён канчаткова 
пасяліўся ў Ленінградзе, дзе жыў 
вельмі замкнёна, маючы зносіны 
пераважна са старымі прыяце-
лямі — акцёрамі. Нічога з яго 
творчасці 1930-х гадоў, акрамя 
нямногіх акварэляў, невядома. З 
запісу ў каталогу Усебеларускай 
выставы 1940 года вядома, што 
памёр мастак у 1941 годзе — пер-
шым блакадным годзе Ленінграда, 

і ўся яго спадчына альбо загінула, 
альбо засталася невядомаю ў 
розных гарадах. Захаваліся толькі 
выявы тых графічных твораў, якія 
былі надрукаваны ў часопісах. Да 
нядаўняга часу гэтай спадчынай 
ніхто сур’ёзна не займаўся, і таму 
Майсея Сляпяна — графіка, ка-
рыкатурыста і ілюстратара — нам 
яшчэ трэба адкрываць. А вось 
яго карціна «Цішыня» вядомая 
беларусам з 1963 года, калі яна 
з’явілася ў пастаяннай экспазіцыі 
музея і была адзначана ў важкай 
кнізе Марыны Арловай «Мастац-
тва Савецкай Беларусі».

У канцы 1990-х гадоў, на-
рэшце, выдатны даследчык 
архітэктуры барока, кандыдат 
мастацтваўзнаўства Аляксандр 
Ярашэвіч пазнаў касцёл на кар-
ціне Майсея Сляпяна — гэта 
старажытны касцёл (XVII ст.) Су-
стрэчы Марыі і Альжбеты ў Віш-
неве, пад Валожынам. Святыню 
атрыбутавалі па характэрных, 
надбудаваных у 1906 годзе вежах 
і белакаменнай браме-агароджы 
другой паловы ХIХ стагоддзя. 
Касцёл фундаваў навагрудскі 
ваявода Ежы Храптовіч, які і 
быў у ім пахаваны ў крыпце. 
Карціна неафіцыйна атрымала 
дадаткова да яе назвы «Цішыня» 
ўдакладненне — «Касцёл у Віш-
неве». Праўда, агульнапрынятае 
датаванне палатна — 1923 год — 
насцярожвае: яно зробленае, 
верагодна, са слоў уладальніцы 
карціны, якая, магчыма, назвала 
год яе з’яўлення ва ўласнай ка-
лекцыі. На самой карціне даты 
няма, а подпіс мастака напісаны 
ў дарэвалюцыйнай арфаграфіі. 
Палітычныя рэаліі не дазволілі 
б мастаку напісаць карціну ме-
навіта ў гэтыя гады: па Брэсцкай 
мірнай дамове 1918 года Вішнева 
пад Валожынам адышло да Поль-
шчы. У гэты час мастак жыве ў 
Мінску, і наўрад ці ён выбіраўся 
ў Польшчу на эцюды ці каб спе-
цыяльна напісаць касцёл. Пасля 
вайны з белапалякамі шлях у 
Польшчу быў аднабаковым...

М а с т а ц т в а

Майсей Сляпян. 
Фота 1892 г.

41
НАША ВЕРА 3/2024



Хутчэй за ўсё, карціна бы
ла напісана ў 1912–1913 годзе, 
калі мастак ездзіў у Вільню праз 
Мінск: яго звязвалі свае справы 
з Віленскім музеем. Доказы гэ-
таму знайшліся: ягоная карціна 
«Атрыманне адукацыі» была 
набытая Віленскім музеем, а 
самае галоўнае — гэта запіс у 
дзённіку Фердынанда Рушчыца, 
яго калегі па Пецярбургскай 
акадэміі мастацтваў, які ў той 
час жыў у Вільні. Ён коратка 

апісаў яго прыезд у жніўні 1912 
года ў Вільню, адзначыўшы, 
што на балконе яго кватэры ў 
старым доме Майсей Сляпян 
усклікнуў: «Ніколі ў жыцці не 
бачыў нічога прыгажэйшага за 
гэты выгляд!». У тым жа 1912 
годзе мастак змяшчае ў часопісе 
«Сонца Расіі» віленскія замалёўкі 
і накіды мінскіх вуліц. Хутчэй 
за ўсё, Фердынанд Рушчыц за-
прасіў прыяцеля ў свой маён-
так Багданаў, дзе той жыў нека-

торы час і працаваў над края-
відамі. 

Мястэчка Вішнева з гэтым 
касцёлам знаходзіцца за 9 кіла-
метраў ад Багданава. Сувязь 
карціны Майсея Сляпяна з Фер-
дынандам Рушчыцам — толькі 
здагадка, але здаецца, што яна 
найбольш пераканаўчая, хаця 
не менш праўдападобным мог 
быць і яго прыезд да сваякоў у 
напалову яўрэйскае Вішнева ці 
выкананне прыватнай замовы 
на напісанне карціны з касцё-
лам. Магчыма, Майсей Сляпян 
натхніўся карцінай Фердынанда 
Рушчыца «Каля касцёла. Нядзе-
ля» (1899) з выяваю багданаўска-
га касцёла, ці яго аркушамі з 
накідамі вішнеўскага касцёла 
пачатку ХХ стагоддзя4. Не вы-
ключана, зрэшты, што ён напісаў 
толькі эцюд з натуры, а карціну 
выканаў па эцюдзе ўжо ў 1923 
годзе ў Мінску. Касцёл у Вішневе 
Рушчыц пісаў некалькі разоў — 
акварэллю, з вышыні птушынага 
палёту, з вадаёмам у 1902 годзе, 
яшчэ да прыбудовы да галоўнага 
фасада двухвежавага нартэкса 
і наўпрост у максімальным на-
бліжэнні, перадаючы асалоду 
ад яго старадаўняй пластыкі, 
лепкі сценаў, якія нагадваюць ла-
стаўчына гняздо. Гэтая акварэль 
праз год была літаграфіраваная.

У Майсея Сляпяна старадаўні 
касцёл зусім іншы. Храм, адлю-
страваны на беразе вадаёма на 
заднім плане з уязной брамай, 
нібы замёр у спакоі, аднак непаз-
бежнасць навальніцы адчуваец-
ца ў бурных аблоках, у агульнай 
перадвосеньскай змрочнасці ка-
ларыту, агульным настроі смут-
ку — песімізме, эстэтызацыі 
 трывогі, прыхаваным сімвалізме 
пры рэалізме выканання, эстэ-
тыцы «свету мастацтва», хоць 
Майсей Сляпян і ўваходзіў у 
Таварыства імя А. Куінджы, за-
снаванае ў 1909 годзе. Ён уступіў 
у яго з-за сваёй захопленасці 
пейзажамі, якіх стварыў нямала. 
Відавочна, падзяляў ён і дэкла-

М а с т а ц т в а

Фердынанд Рушчыц. Касцёл у Вішневе. Папера, акварэль. 
Нацыянальны музей у Варшаве.

Фердынанд Рушчыц. Касцёл на Літве. 
Папера, літаграфія. Нацыянальны музей у Кракаве.

42 
НАША ВЕРА 3/2024



рацыю таварыства: «Аснова на-
шага мастацтва — прыгажосць і 
праўда; іх мы выказваем простай 
і яснай мовай, зразумелай шы-
рокім масам».

Гэтага крэда Майсей Сляпян 
прытрымліваўся ў сваёй творчас-
ці да канца жыцця. Крыніцай яго 
натхнення стала родная зямля, 
паэтычныя пачуцці, выкліканыя 
сціплай, але такой чароўнай 
прыгажосцю беларускай пры-
роды, зусім не эфектныя вуліцы 
роднага Мінску. Усе краявіды пі-
саліся ім на натуры, на пленэрах, 
у Мінску і ваколіцах. 

Толькі па каталогах мінскіх 
выставаў, на жаль, вядомы яго 
пейзажы «Першы снег», «Восень-
скія матывы», краявіды закіну-
тай ускраіны Мінска — каля 
Татарскіх агародаў — Людамонта 
з яго броварамі і парахавымі 
складамі, эцюды са станцыі Ка-
лодзішчы.

У Вішневе Майсей Сляпян з 
многіх ракурсаў абраў бакавы 
фасад касцёла, адышоўшы ад 
прыгажэйшага выгляду галоў-
нага фасада з адлюстраваннем у 
вадаёме, на беразе якога стаіць 
касцёл. У вішнеўскім пейзажы 
з касцёлам яго ўразілі цішыня і 
спакой, кантраст цвярдыні ма-
наліту старога будынка і дрэваў 
з неспакойным хмарным небам.

«Па ўнутрыжанравай класі-
фі кацыі — гэты твор належыць 
да „пейзажа настрою“. Але гэ
та толькі словы... Гэта заўсёды 
цуд — як мастак здолеў на не-
вялікім палатне звычайнымі 
інструментамі сказаць так шмат 
і пра гэтую зямлю, і пра чалавечы 
лёс», піша Валянціна Вайцэ-
хоўская. 

«Больш трывога, чым цішы-
ня, гэта — нібы прадчуванне 
бураў XX стагоддзя, яшчэ больш 
жорсткіх, чым раней, выпраба-
ванняў. Храм выстаяў, касцёл 
Наведвання Марыі Лізаветай 
і цяпер знаходзіцца ў вёсцы 
Вішнева Валожынскага раёна 
Мінскай вобласці»5. 

Ён не закрываўся нават у гады 
савецкай улады і Вялікай Айчын-
най вайны...

Але як гэтая карціна тра-
піла да Собінавых? Тут можна 
выказваць толькі здагадкі. На 
жаль, Алена Аладава не пакіну-
ла сваіх пісьмовых успамінаў. 
Вядома толькі, што ёй падказаў 
паглядзець калекцыю Собінавай 
загадчык рэстаўрацыйных май-
стэрняў Рускага музея Ананій 
Брындараў.

Собінаў некалькі разоў га-
страляваў у Мінску. Прыхільніцы 
спевака, шматлікія «сабіністкі», 
літаральна расхоплівалі часопісы 
з яго партрэтамі і фатаграфіямі. 
Вядома, што ў 1920-я гады Май-
сей Сляпян зрабіў пастэльны 
партрэт народнага артыста Ле-
аніда Собінава (званне было на-
дадзена яму ў 1923 годзе)6. Гэты 
партрэт экспанаваўся на выставе 
1925 года ў Мінску, але амаль не-
вядомы даследчыкам мастацкай 
іканаграфіі знакамітага спевака. 
Магчыма, Майсей Сляпян потым 
падарыў яго спеваку, як і адзін са 
сваіх эцюдаў — «Стары Мінск», 
пра што сведчыць надпіс на ад-
вароце7.

Шчодрасць Собінава была ле-
гендарнаю. На яго сродкі выдаваў-
ся ў 1905 годзе сатырычны часопіс 
«Сігнал». Карней Чукоўскі ў сваіх 
успамінах адзначае, што Собінаў 
шмат займаўся дабрачыннасцю, 
у прыватнасці дапамагаў студэн-
там, выплочваючы ім стыпендыі, 
у тым ліку будучаму пісьменніку 
Леаніду Андрэеву, і рабіў пада-
рункі розным арганізацыям, якія 
мелі ў гэтым патрэбу. «Кіеўскай 
школе сляпых ён даслаў аднойчы 
ў падарунак раяль — як дасыла-
юць кветкі або скрынку цукерак», 
— пісаў ён8. Больш за 50 канцэр-
таў ён даў у 1902 годзе на карысць 
студэнтаў; падтрымліваў бедных 
мастакоў, калі проста замаўляў 
ім свой партрэт або купляў іх 
карціны. Можна меркаваць, што 
Собінаў, каб падтрымаць мастака, 
купіў у яго яшчэ дзве карціны.

«Ён нярэдка звяртаўся да та-
кой формы дапамогі, — далікат-
насць, высакароднасць, павага 
да чужой годнасці былі часткай 
яго натуры»9, — піша супра-
цоўніца Музея Леаніда Собінава 
ў Яраслаўлі А.У. Аносаўская.

«Гэта нейкі цудоўны збег 
абставінаў, што гэтая карціна за-
хавалася. Яна прароцкая. Нічога 
роўнага ў беларускім пейзажы 
таго часу няма і ўжо напэўна 
ніколі не будзе знойдзена. Гэта 
зусім унікальны твор па змесце, 
узроўні майстэрства і закончана-
сці», — лічыць мастацтвазнаўца, 
супрацоўнік Нацыянальнага 
мастацкага музея Рэспублікі Бе-
ларусь Валянціна Вайцэхоўская. 
Нездарма карціна гэтая была 
змешчаная Аленаю Аладавай у 
экспазіцыі новага будынка музея 
на пачатку 1960-х гадоў і знахо-
дзіцца там да сённяшняга дня, 
каб кожны наведвальнік змог 
убачыць талент мінскага мастака 
Майсея Сляпяна, які загінуў у 
блакадным Ленінградзе. 

__________________

1 Ніна Іванаўна Собінава, народжаная Мухіна 
(1888–1968) — другая жонка спевака. Паходзіла з 
вельмі багатай купецкай сям’і Пецярбурга. Шлюб 
адбыўся ў 1915 г., але гэтаму папярэднічала зна-
ёмства на працягу 7 гадоў. Ніна Іванаўна змагла 
стварыць і падтрымліваць адмысловую атмасферу 
ў доме, адчыненым для ўсіх, — сваякоў, знаёмых і 
нават незнаёмых людзей. У доме Собінавых бывалі 
В. Н. Андроўская, Н. П. Баталаў, В. І. Мухіна — 
стрыечная сястра Н. І. Мухінай — знакаміты скульп-
тар; яе муж А. А. Замкаў, С. І. Мігай, І. С. Казлоўскі, 
П. М. Норцаў, М. А. Рэйзен, А. В. Няжданава і многія 
іншыя вядомыя асобы. Памерла ў 1968 г., пахаваная 
побач з мужам на Нова-Дзявочых могілках.

2 Парашутов, А. ЖЗЛ. Моисей Слепян. (Попытка 
составления биографии) Интернет – источ-
ник. Рэжым доступу: https://www.liveinternet.ru/
users/2010239/post220617907/ Моисей Слепян. 
Новые сведения о художнике. https://parashutov.
livejournal.com/265033.html. Рэжым доступу: 
10.05.2018.

3 Шапран С. Мастак-інкогніта, або «Адэсіт» Майсей 
Сляпян і яго «Плябанскі млын» // Роднае слова. 
2023, № 8.

4 Дзякую старшаму навуковаму супрацоўніку НММ 
РБ Станіславу Чавусу, які звярнуў маю ўвагу на 
гэтыя творы.

5 В. Войцеховская. Национальный художественный 
музей Республики Беларусь. Путеводитель. — 
Минск, 2002. — С. 31.

6 Партрэт народнага артыста Л.В. Собінава. Пастэль. 
Каталог Першай Усебеларускай мастацкай выс-
таўкі. — Менск, 1925. — С.26.

7 Верагодна, што ён захаваўся ў архівах спевака.
8 Чуковский, К. Современнікі. Портреты і этюды. — 

Мінск: «Народная асвета». 1985. — С. 405.
9 Аносовская, А.В. Л.В. Собинов в произведениях 

искусства. Выставка одного портрета. https://
yarkremlin.ru/visitors/virtualnyy-vizit/vystavka-
odnogo-portreta/h.

М а с т а ц т в а

43
НАША ВЕРА 3/2024



І н т э р в ’ ю

— Раіса Андрэеўна, у адным з 
інтэрв’ю Вы згадвалі бабулю Га-
лену як вельмі блізкага чалавека. 
Зразумела, што ў пасляваенны 
час Вашыя бацькі, тым больш 
служачыя, не маглі хадзіць у царк-
ву ці ў касцёл. Ці было ў Вашай 
сям’і рэлігійнае выхаванне?

— Спецыяльнага рэлігійнага 
выхавання не было, але і мае 
бацькі, і ўсе сваякі былі людзі 
веруючыя. Бацька сапраўды быў 
служачым, працаваў інспектарам 
па падатках у райвыканкаме 
адразу пасля вайны. Мама была 
хатняй гаспадыняй, у яе адука-
цыя была чатыры класы поль-
скай школы. Бацька быў вельмі 
закаханы ў яе, зрабіў прапанову, 
і яна пагадзілася, але з умовай, 
што яны павянчаюцца ў царкве. 
І бацька даў згоду пайсці з ёю 
пад вянец. У мяне фотаздымак 
ёсць 1946 года, зроблены ў дзень 
іхняга вянчання. Вядома, у той 
час бацька, зусім у нядаўнім 
мінулым баявы партызан, мог 
бы атры маць на працы нейкае 
спагнанне, але ў райвыканкаме 
працавалі яго сябры, пераважна 

былыя партызаны, яны ведалі 
пра яго моцнае каханне, і шлюб 
быў нічым не азмрочаны. А 
афіцыйна быў зарэгістраваны 
толькі ў 1951 годзе, калі наша 
сям’я з вёскі пераехала ў Бярозу 
і мама атрымала пашпарт, якога 
вяскоўцам тады не выдавалі. 
Калі нарадзілася я, мяне адразу 
пахрысцілі, і ўжо ў Бярозе вельмі 
часта мяне мама вадзіла ў царкву, 
а на вялікія святы дык і да пры-
часця. Тады дзяўчынкам куплялі 
фетравыя капялюшыкі, дык у 
мяне іх было два, адзін на кожны 
дзень, а другі ў шафе — толькі для 
царквы. Калі заканчвала дзявяты 
клас, тую нялёгкую ноч добра 
памятаю. Гэта быў 1964 год, у 
Бярозе тады зруйнавалі касцёл, 
які стаяў на ўзвышшы. Мама ўсю 
ноч малілася, ды і ўсе нашы су-
седкі таксама... Але сапраўдным 
маім духоўным настаўнікам была 
бабуля Галена. Я з самага ранняга 
дзяцінства запомніла многае з яе 
навукі, найперш, што Бог жыве ў 
трох асобах: Бог Айцец, Бог Сын 
і Бог Дух Святы. Настаўляла яна 
мяне і цярплівасці, маўляў, хай 

лепш тваё прападзе, і вучыла 
ўменню дараваць крыўды, а га-
лоўнае, расказвала, за што можа 
пакараць Бог. Я была вельмі 
прывязана да бабулі, яна дасюль 
для мяне найлепшая ў свеце, хоць 
даўно ўжо жыве на нябёсах.

— Бяроза і Бялынічы, Заходняя 
Беларусь і Усходняя. Ці адчувала-
ся розніца?

— Адчувалася. Найперш — у 
мове. У Пешках, дзе я нарадзіла-
ся, усе размаўлялі на так званым 
паляшуцкім дыялекце. Я таксама 
размаўляла на ім у дзяцінстве. 
Але ведала і беларускую мову 
таксама — ад бацькі. Ён родам 
быў з Бялыніцкага раёна і раз-
маўляў на прыгожай беларускай, 
вельмі меладычнай мове. Калі 
яны пабраліся з мамай, дык у 
дзедаву хату, як бацька вяртаўся 
з працы з Бярозы, збіраліся су-
седзі і прасілі: «Ой, Ондрыйко, 
поговоры по-своему, мы послу-
хаемо…» Першы раз, калі бацька 
павёз мяне з маці ў Бялыніцкі 
раён, каб пазнаёміць са сваімі 
бацькамі, я хоць і малая была, але 

«Зліецца 
дух мой 
з даллю 

спеўнай»
Гутарка з Раісай Баравіковай

44 
НАША ВЕРА 3/2024



І н т э р в ’ ю

розніцу заўважыла адразу: людзі 
ў бацькавай вёсцы жылі больш 
бедна. Сімпатычныя лю дзі, можа 
нават залішне наіўныя ці проста 
прастадушныя, яны неяк не 
надта ладкавалі свой побыт, не 
ставала нейкай прадпрымаль-
насці ці што? На Бярозаўшчыне 
ўжо на пачатку пяцідзясятых 
гадоў валялі валёнкі — цёплыя, 
мяккія; шаўцы шылі мужчынам 
фетравыя боты, а жанчынам — 
боцікі «румынкі»; па вёсках езд-
зілі ганчары, летам арганізоўвалі 
грыбаварні, дзе і салілі, і марына-
валі грыбы, многа было бонда-
раў… А ў самой Бярозе, дзесьці 
ў сярэдзіне пяцідзясятых гадоў, 
з’явілася прыватная вяндлярня, і 
больш смачнай каўбасы я дасюль 
яшчэ нідзе не ела. Хаця і ў баць-
кавай вёсцы было адно, чаго не 
было ў нашых Пешках: пчолы ў 
вуллях і многа мёду — водарнага, 
сонечнага-сонечнага. Брат дзеда 
Мікалая быў пчаляром. Я калі ад 
іх у дзяцінстве вярталася дамоў, 
доўга-доўга ўспамінала той мёд. 
І яшчэ адно: бабуля Марфа, як і 
баба Галена, таксама была над-
звычай веруючай жанчынай, 
але паблізу не было ні царквы, 
ні касцёла, дык кожную нядзелю 
яна ездзіла ў Бялынічы і там вель-
мі шчыра малілася ў малельным 
Доме.

— Што служыць апірышчам у 
паўсядзённым жыцці, дапамагае 
пераадольваць цяжкасці?

— Тут лепш, напэўна, сказаць 
не што, а хто, бо пры цяжкасцях 
дапамагаюць дзеці — сын і дачка. 
А яшчэ і ўнукі, дзве ўнучкі і тры 
хлопчыкі. Яны цяпер і маё су-
цяшэнне, і мая ўцеха. Ужо больш 
як два гады пайшоў з зямнога 
жыцця мой муж, а іхні дзед і 
бацька. Цяпер, як могуць, яны 
шкадуюць мяне і дапамагаюць. 
Калі ж мне асабліва цяжка, тады 
бяру ў рукі малітоўнік… 

— Вы неяк распавядалі пра 
сон, у якім Вам з’явілася ікона Бо-
жай Маці з Хлопчыкам на руках. 
А ці былі ў Вас яшчэ падобныя 
сны? 

— Падобных сноў, на жаль, 
не было, а вось цуд, у які і паве-
рыць цяжка, аднойчы здарыўся. 
Дзесьці напрыканцы дзевяно-
стых цяжка захварэў адзін з маіх 
братоў. Паставілі дыягназ: анка-
логія лімфавузлоў, ужо і з метас-
тазамі. Я паехала ў Магілёў, дзе ён 
жыве, паразмаўляла з яго докта-
рам, які сказаў, што больш за тры 
месяцы не працягне. Вярнулася ў 
Мінск, а праз некалькі дзён пат-
элефанавала нявестка, маўляў, 
«яму зусім кепска, я завезла яго ў 
бальніцу, там яму будзе лягчэй». 
І пайшла я тады ў царкву, уклен-
чыла перад іконай Божай Маці, 
пачала плакаць і сваімі словамі 
прасіць, каб дапамагла яму, вядо-
ма, калі гэта магчыма. Літаральна 
назаўтра патэлефанаваў брат, 

сказаў, што звоніць з аўтамата 
насупраць бальніцы, што рані-
цай прыйшла медсястра рабіць 
уколы, а ён — дзіва — не адчуваў 
ніякага болю. Праз некалькі дзён 
яму далі накіраванне ў Мінск, у 
Бараўляны, на абследаванне, і 
ніякай анкалогіі, ніякіх метаста-
заў не выявілі. Брат, дзякуй Богу, 
жыве і да сёння, пры нагодзе 
расказвае, як дактары памыліліся 
з дыягназам, а я, калі заходжу 
ў царкву, заўжды кажу Божай 
Маці «дзякуй» за брата. З цягам 
часу, узяўшы ўсё гэта за аснову, 
нават напісала апавяданне «Вока 
Сусвету». 

— Я ведаю, што ў Вас ёсць 
ікона-абярэг, раскажыце пра яе, 
калі ласка.

— Гэтую ікону я атрымала ў 
спадчыну ад сваёй бабулі Галены. 
Яна трымала яе ў маленькім сун-
дучку на гарышчы, а ў хаце ў кут-
ку была сучасная: у блішчастай 

45
НАША ВЕРА 3/2024



рамцы, аздобленая фальгою і 
кветкамі. Тая ж ікона напісана 
на дрэве, якое ўжо злёгку пабіў 
шашаль. Яе бабуля атрымала 
ад сваёй бабулі, а тая, гэта ўжо 
атрымліваецца мая пра-пра-пра-
бабуля, ці-то ад сваёй маці ці 
таксама ад бабулі. Так што гэта 
ўжо сямейная рэліквія, якую, з 
бабуліных слоў, ці то падарыў, 
ці то напісаў у вельмі даўнім 
часе нікому не вядомы манах. Я 
нярэдка абдумвала ўсё гэта і вось 
да чаго прыйшла… У 1648–89 га-
дах у Бярозе па фундацыі падкан-
цлера літоўскага Казіміра Сапегі 
быў пабудаваны кляштар ордэну 
картэзіянцаў, а пры ім у 1661 
годзе — касцёл святых Юзафа 
і Казіміра. У 1831 годзе кляштар 
быў закрыты, а касцёл — у 
1866-м. Касцёльнае начынне 
было перададзена парафіяльна-
му касцёлу ў вёсцы Сігневічы, за 
12–15 кіламетраў ад нашай вёскі. 
Туды ж перабраліся і манахі. Цал-
кам верагодна, што ікона належа-
ла або з’яўляецца творам аднаго 
з тых манахаў. Дзякуй Богу, лічу, 
што цяпер нейкім чынам яна 
дапамагае мне. 

І н т э р в ’ ю

— Ці ёсць у Вас ідэал чалавека?
— У выдатнага нашага паэта 

Анатоля Вярцінскага ёсць верш 
«Высокае неба ідэала», я сказа-
ла б амаль недасягальнае неба. 
Пражыўшы даволі доўгае жыц-
цё, цягам у 77 гадоў, сустракала 
розных людзей. Былі сярод іх ну 
вельмі-вельмі цудоўныя, прыго-
жыя, неверагодна прыстойныя, 
годныя, мудрыя людзі, і разам 
з тым разумею, што выключна 
ідэальных людзей няма. Гэта трэ-
ба ва ўсіх адносінах быць святым 
чалавекам. 

— А высокадухоўны чалавек, 
які ён? 

— Тут можна разважаць доў-
га-доўга… Але спынюся на ад-
ным выказванні Фёдара Даста-
еўскага, што, маўляў, свет уратуе 
прыгажосць. Гэтае выказванне 
вельмі часта цытуюць розныя 
людзі і чамусьці апускаюць кан-
цоўку: уратуе прыгажосць пры 
ўмове, што чалавек будзе маліц-
ца. Толькі праз малітву можна 
прыйсці да высокай духоўнасці.

— Якія кнігі Вы любіце чы-
таць? 

— Самыя розныя. У васьмі-
дзясятыя гады, у часы неверагод-
нага кніжнага буму, у «Кнігарні 
пісьменнікаў» куплялася ўсё, 
што толькі можна было купіць. 
Праўда, тады было не да чытан-
ня: сям’я, малыя дзеці, адчуваль-
ны дэфіцыт у магазінах, калі да-
водзілася выстаяць доўгую чар-
гу… Цяпер шмат што змянілася. 
Да кніжных паліцаў падыходжу 
амаль штодня. Чытаю і гіста-
рычную літаратуру, і навуковую. 
Дастаю і Біблію, але тут трэба 
мець асаблівы настрой і душэўны 
спакой, каб чытаць без мітус-
ні… Люблю пачытаць і томікі 
паэзіі, шмат што перачытваю і 
па-новаму захапляюся. Нездарма 
калісьці наш народны паэт Пімен 
Панчанка напісаў верш «Край 
паэтаў». Наша паэзія — вялікі 
скарб нашай зямлі. 

— Што б Вы пажадалі чыта-
чам «Нашай веры»?

— Пажадаю цепліць, насіць 
у сабе веру, жыць з ёю. Верыць 
у Бога, які ўсё ведае пра наша зям-
ное чалавечае жыццё, бо Ён — 
Творца гэтага жыцця, а яшчэ 
трэба моцна верыць проста ў 
блізкага чалавека, і гэта часам 
таксама дае палёгку… Верце — і 
па вашай веры будзе ўсё дадзена, 
знойдзена, і самыя моцныя жа-
данні спраўдзяцца.

Гутарыла 
Аксана Данільчык.

46 
НАША ВЕРА 3/2024



Верш да дзяцей
Дзень распачаўся раніцай вясёлай.
Хутчэй у двор — да сонца і да траў…
І там запросім да сябе анёла,
ён дзесьці тут, і ўсё нам дараваў.

У свеце, поўным д’ябальскае сілы,
што сее ў душах чорны цень жуды,
ён расхіне над намі свае крылы
і ў час ліхі затуліць ад бяды.

І застанецца з намі ранак гожы,
птушыны грай і полымнасць рабін,
і ў сэрцы будзе ліцца голас Божы:
шануй бацькоў,
  не ўкрадзь
   і не забі…

Партрэт жонкі 
Станіслава Ксавэрыя 
Прушынскага 
з ХVIII стагоддзя 
Наканавана жыць у высях…
Уладнасці дадаў ёй шлюб.
І вось лаўлю ў застылых рысах
напышлівасць падцятых губ.

Твар асвятляюць шоўк і бісер,
а не ўласцівы ўзросту жар,
і нешта ёсць у ёй ад рысі,
што падпільноўвае ахвяр.

І толькі позірк на партрэце
(як выпісаць змагла рука),
нібыта распісаўся вецер
пялёсткам сінім васілька.

Так знітаваліся ў адзіным
паглядзе ўражаных вачэй
і сінь валошкавай радзімы,
і тайны юныя начэй…

Два вершы з нізкі 
«Да графічных малюнкаў 
Напалеона Орды»

Перад выявай царквы ў Моладаве
Пачуй… Даверся таямніцы.
Яна з вышыняў тых сышла,
дзе давядзецца падзівіцца
ласкавасці яе святла.

Нідзе няма душы сірочай,
і ў дзень нядзельнае Імшы
умольнае прашэпчаш: « Ойча,
у час пакутаў памажы!

За літасць мне Твая апека.
Натхненне шлеш —
і ўваскрасаю.
Ты сінявой натхняў Эль Грэка,
а Орду — любасцю да Краю»…

Нясвіж
  Прысвячэнне Напалеону Орду

Застылі дрэвы ў мройным карагодзе.
Я ў нейкі міг задам пытанне ім,
чаму не нарадзілася ў стагоддзі
тым самым, што было калісь тваім?

З пяшчоты ткаўся б дол пад кожным
     дрэвам,
а там, дзе мур стары трывожыць бэз,
мой верш сагрэў бы адвячорак спевам
і ў твой бы папрасіўся паланэз.

Які не для мяне гучаў, напэўна,
каб рэхам заміраць пасля ў лісці…
Але зліецца дух мой з даллю спеўнай,
куды ўжо не дабегчы, не дайсці.

Парыў душы тугой гады праніжа
і ляжа сном на цяжкіх дзён асцё,
ты — тут… Чародка птушак над Нясвіжам.
І ў неба шле свой ясны звон касцёл.

Раіса Баравікова

І н т э р в ’ ю

47
НАША ВЕРА 3/2024



*  *  *
Насуплены, з паходняю вайны
начамі дэман лётаў над зямлёю.
Ляцелі іскры чарадою злою
на стрэхі хат, лясы і курганы.

Спаў род людскі, трывожныя сніў сны,
прахопліваўся кожнаю парою
ад страху, што душыў, нібы пятлёю,
і плакаў, вінаваты без віны.

Куды падзецца, Божа, выйсце дзе?
Куды ні глянеш — сэрца ў жаху стыне.
Ніхто ў затоўчанай крывёй вадзе
не выплыве і ў тым віры загіне.
Няма ратунку, бойня скрозь ідзе —
на моры, на нябёсах і ў пустыні!

*  *  *
О, людства! людства! І чаму табой
забытыя Хрыстовы запаветы?
Найчыстая любоў да бліжніх, дзе ты?
Дзе «не забі», калі трывае бой?

Дзе ж ісціна, дзе голас праўды той,
якую з крыжа Ён узняў над светам?
Брат сэрца братняе працяў багнетам
і ў пекле мучыцца ў смале густой.

П е р а к л а д ы

Павал Орсаг Гвездаслаў (1849–1921) — 
класік славацкай літаратуры, будзіцель 
славацкага народа ад летаргічнай 
нацыянальнай спячкі. Народжаны 
ў Аўстра-Венгерскай імперыі, ён пачынаў 
пісаць па-венгерску і па-нямецку, 
але ўжо ў 19-гадовым узросце ўсвядоміў 
сябе славацкім пісьменнікам, адраджэнцам 
і абаронцам роднай мовы і культуры. 
Заслугі Гвездаслава перад славацкім 
народам агульнапрызнаныя, нездарма 
ён быў абраны ганаровым старшынёю 
Маціцы славацкай, яго імем названыя вуліцы 
і плошчы ў сучаснай Славакіі. З пад  пяра 
паэта выйшлі ў свет кнігі «Помста» (1869), 
«Сны маладосці» (1877), «Сон Саламона» 
(1900), «Псальмы і гімны» (1892), 
«Табар Влкалінскі» (1899), «Ірад і Ірадыяда» 
(1909) і інш. Цыкл «Крывавыя санеты» 
(складаецца з 32-х вершаў) — 
ці не найвядомейшы ў свеце твор паэта. 
Ён быў напісаны роўна 110 гадоў таму, 
у жніўні-верасні 1914-га, і стаў эмацыйным 
водгукам паэта на пачатак Другой сусветнай 
вайны. Перакладзеныя на многія еўрапейскія 
мовы, «Крывавыя санеты» сёлета выйдуць 
асобным выданнем і па-беларуску.

Павал Орсаг Гвездаслаў

«КРЫВАВЫЯ 
САНЕТЫ»

48 
НАША ВЕРА 3/2024



Штó музы, кнігі і здаровы клёк?
За сотні год вы не прынеслі плёну.
О людства азвярэлае, урок
ты завучы і памятай да скону:
хоць з ясных зор спляці сабе вянок —
не ўнікнеш пакарання і праклёну!

*  *  *
Пра хрысціянства лепей памаўчы —
ад веры крывадушнай тхне падманам.
Не шлі праклёнаў ідалам паганым:
паганцы — твае продкі па мячы.

Паклоны малітоўныя б’ючы
ля алтара паломнікам старанным,
ты насамрэч прыслужваеш тыранам,
гатовае галовы ўсім сячы.

Ты пасланец святла? Гасподняй волі?
Ты вучыш дзетак воляй даражыць
і ў цесным стойле пад’ярэмнай долі
ты ім жадаеш па-біблейску жыць?
Зірні ж: на заплюгаўленым прастоле
крывавае Евангелле ляжыць.

*  *  *
Ты чалавек і валадар прыроды?
Кіруеш ты гісторыі хадой?
Ды як жа светам пакіруе той,
хто не знайшоў з самім сабою згоды?

Сапраўдны рыцар і герой свабоды
яе падносіць шчодраю рукой
як падарунак грамадзе людской,
не прычыняючы нікому шкоды.

Сон розуму, не надыходзь, малю!
Калі на белым свеце штохвіліны
не творацца шэдэўры з крышталю,
смычком і пэндзлем, з мосяжу і гліны,
тады чакаюць людства і зямлю
ноч варварства, дзікунства і руіны.

*  *  *
Раскручвае крывавы вір вайна,
ахвяр глытае ў ачмурэнні п’яным.
Глядзіць на свет другім Левіяфанам
з такой жа пашчай страшнаю яна.

Раскрыта пашча прорваю без дна,
дзе ўсё знікае ў танцы акаянным.
А вырыгне смуродлівым вулканам —
прастора з-пад ванітаў не відна.

Спаскуджана вайной зямлі аблічча.
Дзе кветнікі разводзіў мірны люд,
там над мярцвячынай шакал скавыча,
там стогн людскі і плач, і бруд, і блуд.
Каго гісторыя на суд пакліча,
і хто адправіцца на Божы Суд?

*  *  *
Ахвяр мільёны, кроў цячэ ў даліны,
і не злічыць параненых, калек.
Блукае бесхацінцам чалавек,
дамы ператварыўшы ў дамавіны.

Спустошаныя храмы і адрыны,
чакае людства голад, холад, здзек.
Але ці ўбачыць гэта імярэк,
каторы ля стырна стаяць павінны?

Ці ўцяміцца ім ісціна адна,
якую мусіць знаць уладца кожны:
се — чалавек, не грош яму цана,
ён не пылінка і не раб падножны,
кроў не вада, і ганьбішча — вайна…
Ці ўцяміць і схавае меч у ножны?

*  *  *
Куды ж далей вядзе хада быцця?
Усё на свеце ведае Ўсявышні,
але мой роспыт тут, вядома, лішні,
не варта быць наіўным, як дзіця.

Магутны Божа, Валадар жыцця,
свяціл нябесных і ў садочку вішні,
Ты гэты свет, сучасны і калішні,
не кінеш у бяздонне забыцця.

П е р а к л а д ы

49
НАША ВЕРА 3/2024



Міхась Скобла — паэт, даследчык літаратуры. Нарадзіўся 23 лістапада 1966 г. на хутары каля мястэчка Дзярэчын Зэльвенскага раёна. 
У 1991 г. закончыў філалагічны факультэт Белдзяржуніверсітэта. Працаваў намеснікам галоўнага рэдактара часопіса «Роднае слова» 
і выдавецтва «Беларускі кнігазбор», у Міністэрстве культуры і друку. Аўтар кніг паэзіі «Вечны зніч» (1990), «Вочы савы» (1994), «Нашэсце 
поўні» (2001), «Акно для матылькоў» (2009), зборніка пародый «Розгі ў розніцу» (1993), вершаў для дзяцей «Камень-перунок» (1998), кра-
язнаўчых нарысаў «Дзярэчынскі дыярыюш» (1999), радыё-дыялогаў «Вольная студыя» (2009), зборніка эсэ «Саркафагі страху» (2016). Уклаў 
фундаментальныя анталогіі паэзіі: «Краса і сіла: беларуская паэзія ХХ ст.» (2003), «Галасы з-за небакраю: паэзія свету ў беларускіх перакладах 
ХХ ст.» (2008), збор твораў Ларысы Геніюш ды інш. Лаўрэат Літаратурнай прэміі імя Алеся Адамовіча (2000).

Планету нашу да сваёй Гасподы
Ты далучыў, аслабіўшы гужы,
паўзуць па ёй, як чарвякі, народы
і блытаюцца часам — свой? чужы?
Ты літасціва даў ім дар свабоды —
ці назаўсёды? Божа, адкажы!

*  *  *
О, як высока, Божа, Ты жывеш!
Там, у сусветах, дум Тваіх пульсары.
А мы лунаем, як арлы, як хмары,
між гор гарбамі, спічакамі веж.

Нас прыгнятае зорная бязмеж,
і самыя няўрымслівыя мары
бяруць кірунак часам на стажары
і — долу ападаюць, як капеж.

Калі ж які сляпак самазабойча
запрагне дзёрзка горняй вышыні
і са шляху саб’ецца двойчы, тройчы,
пра шлях другі не дбаючы ані,
Ты словам і святлом нябесным, Ойча,
ва ўлонне ісціны яго вярні.

*  *  *
І ўсё ж, о Божа праведны, дазволь
мне прычакаць адказу на пытанне,
якое мучыць з вечара і з рання,
у ім маё бяссонне, боязь, боль.

І летнім днём, і ў восеньскую золь
душа трывогай поўніцца дазвання,
ці застануцца ў прышласці славяне?
Ці скончыцца зямная іх юдоль?

Вайна нас асляпіла, аглушыла.
Падай жа знак, о Божа, падкажы,
ці спыніш — о Твая святая сіла! —
славянства на пагібельнай мяжы?
Яно грашыла, яшчэ як грашыла…
Даруй яму, даруй і зберажы!

*  *  *
Ратуй нас, Божа! Смерці не аддай!
Наўколенцах са слёзнаю мальбою
мая душа стаіць перад Табою,
ахвяра ўсіх пабоішчаў бадай.

Славянства ад знішчэння захавай,
не дазваляй, каб сонечнай вясною
вывозілі яго, як кучкі гною, —
каб быў смачней чужацкі каравай.

А мы не гной, не плевелы, мы — зерне
з Тваёй сяўні пад ногі ратаю.
Даволі нам насіць цярпліва церні
і чужакам служыць — на тым стаю.
Славянства талакою горы зверне,
калі адчуе дабрадаць Тваю!

*  *  *
Хутчэй вяртайся, міру час жаданы,
аліўкавай галінкай атулі.
Мы запануем на сваёй зямлі,
знайшоўшы сілы разарваць кайданы.

Каб не даймалі зваяваных раны,
каб дзеці слёз сірочых не лілі,
каб рунь вясной шугала на раллі,
і ўдовы не клялі свой лёс паганы.

Збаў ад пакутаў, шнары зажыві,
яві народам свет стары ў абнове,
да працы іх мазольнай прызаві —
ствараць пярліны ў мармуры і слове.
Хай між краплін пралітае крыві
узыдзе квет братэрства і любові!

Пераклаў са славацкай мовы 
Міхась СКОБЛА.

П е р а к л а д ы

50 
НАША ВЕРА 3/2024



1 красавіка 2024 г., панядзелак.
Кніга паэта Ўсевалада Сцебуракі «Беларускія 

зоркі» — гэта вершы і пераклады, проза і эсэ, RE-
маркі (своеасаблівыя замалёўкі!) і абразкі, а яшчэ 
і фрагменты з гісторыі роду «Сцебуракаў лёс» .

Згаданую гісторыю (сямейную хроніку!) паза-
летась, у жніўні 2022 года, я прачытаў з вялікім 
задавальненнем і пісаў пра яе ў сваёй «Памятнай 
кніжцы».

Таксама з прыемным пачуццём знаёміўся і з 
«Беларускімі зоркамі».

Гэтае выданне мае паэтычную вышыню, апавя-
дальную глыбіню, разумную (філасофскую!) далеч; 
кніга тоесная роднаму слову і самому аўтару, таму, 
калі не ўсё, то хоць нешта, магу і пра яе сказаць.

Пачну з паэзіі, то бок з чацвёртай старонкі.
Вершы Усевалада Сцебуракі — не прыдуманыя, 

поўныя руху, не замкнёныя ў складаныя метафары, 
часам прыгожа-літаратурныя.

І ў гэтым сэнсе вельмі паказальны першы твор 
«Беларускіх зорак», які пачынаецца эпіграфам — 
«...на смерць Радзімы»:

З чаго пайшло
і як распачалося?
З чабору паху,
грушы над Дняпром,
птушынага рознагалосся?
Ці з дзіўнага святла.
што дорыць восень?
Ці з той вады,
якую п’еш нагбом?

<...>

І толькі груша
аблачынкай лёгкай
стагоддзямі цвіце
апошні год...

Прамаўленне мае прыкметную алюзію на 
шэдэўр Петруся Броўкі «Пахне чабор», а таксама 

ж прымушае ўспомніць сказ: «Груша цвіла апошні 
год...» — самы пачатак (першыя словы!) рамана 
Ўладзіміра Караткевіча «Каласы пад сярпом тваім».

Для мяне, чытача, гэта прыгожая літаратур-
насць!

Так, прамаўленне мае эпіграф «...на смерць 
Радзімы», аднак жа смерць тут успрымаецца як 
вечнасць, таму зусім невыпадковыя менавіта гэткія 
фінальныя радкі:

...І толькі груша
аблачынкай лёгкай
стагоддзямі (!) цвіце
апошні год...

Такі ён, адкрыты У. Сцебуракам, сучасны наш 
нацыянальны аптымізм; такая яна, нашая белару-
ская ў XXI стагоддзі «сьветлагляднасьць»!

Леанід Дранько-Майсюк

Урывак 
з «Памятнай кніжкі»

Леанід ДРАНЬКО-МАЙСЮК — паэт, эсэіст. Нарадзіўся ў 1957 годзе ў Давыд-Гарадку. У 1982 годзе скончыў Маскоўскі літаратурны 
інстытут імя М. Горкага. Працаваў у выдавецтве «Мастацкая літаратура». Выдаў кнігі паэзіі «Вандроўнік» (1983), «Над пляцам» (1986), 
«Лагодны промень раніцы» (1988), «Тут: Вершы, паэмы, эсэ» (1990), «Гаспода» (1998), «Паэтаграфічны раман» (2002), «Вершы. Каханне. 
Проза» (2003). Аўтар архіўнай аповесці пра Максіма Танка «...Натуральны, як лінія небасхілу» (2017), аповесці пра Адама Станкевіча 
«...Усе бачылі нястачу віна...» (2020) і інш. Жыве ў Мінску.

Л і т а р а т у р а

51
НАША ВЕРА 3/2024



Часам наш аўтар стварае акварэлі, падобныя да 
прывабных воблакаў (няхай сабе і з цяжкаватым 
гукапісам!):

Ты мовы чужыя вучыцьмеш старанна
і пойдзеш у новы сусвет,
а я паступлю ў інстытут туманаў
на восеньскі факультэт...

А часам не хавае тую гаркоту, якая на душы:

Мы названыя ў гонар памерлых,
Мы гаворым памерлаю моваю...

Аднак жа я, чытач, не гавару «...памерлаю мо-
ваю...», з маіх вуснаў гучыць жывая (!) беларуская 
мова, таму гэтае катэгарычнае «мы» мне не пада-
баецца — сябе ў гэтым «мы» не бачу!

Але зноў жа няхай сабе...
У кнізе пераважае тое, што падабаецца, — ска-

жам, прыносіць радасць палітра У. Сцебуракі, 
бо яна дасціпная, ясная, афарыстычная: «...Я не 
прымаю ўдзелу ў вайне, // Вайна прымае ўдзел ува 
мне...», а бывае, што свае вершы ён стварае нібыта 
з паветра, а вось у гэтым выпадку — са снегу:

Так засыпае гарады
гады ў рады,
гады ў рады...
У белай нерушы тады
ані язды, ані хады...

Гэты цуд на 38-й старонцы «Беларускіх зорак» 
мае назву «Снежнае»!

А наступныя слоўныя паўторы, як тыя карункі, 
мне ствараюць асалоду:

...На захадзе ад Радашковічаў —
ізноў апынуся няўхільна.
На захадзе ад Радашковічаў —
мой крок набліжае Вільню.

На захадзе ад Радашковічаў —
мне больш зразумелыя людзі.
На захадзе ад Радашковічаў —
яшчэ, можа, што і будзе...

А вось адкрыццё, у якім, здаецца, змясцілася 
ўся наша таямнічая нацыянальная пашпартнасць:

Лясныя людзі
набіраюць ветру ў грудзі,
лясныя людзі
абдымаюць цішыню
і слухаюць — ці далей нешта будзе,
і моўчкі прысядаюць ля вагню...

Лясным людзям
апошняй пушчы ў свеце
ніяк няўцям, што тут яны адны,
на абязлюдзелай пустой планеце
ёсць толькі пушча, ціш і туманы...

Лясныя людзі не былі
на страшным судзе,
на іх забыўся арханёл з трубой,
яны і не настойваюць на цудзе,
яны тут застануцца, колькі будзе
адвечны лес
абрыдлы лёс,
ды свой...

Калі спытаеце пра мой любімы верш У. Сце-
буракі, назаву маналог «Ў апошняй зямной сваёй 
хаце...»

Цытаваць не буду. Захочаце, самі знойдзеце яго 
на старонцы сорак чатыры. Наогул жа ў манеры 
пісьма паэта ўражвае чуллівасць зместу, а таксама 
даволі частая звонкая інструментоўка зместу:

Калі гаспадар выходзіць
нават на пяць хвілін,
сабаку здаецца,
што ён застаецца
ужо назаўсёды адзін...

Запамінаецца і тое, што з малюнкаў, якія стварае 
аўтар «Беларускіх зорак», неспакой на цябе, чытача, 
глядзіць уважлівымі вачыма:

Бог мой, які на нацельным крыжы,
шчыра скажы,
крыж хоць сцямнеў ад грахоў і ілжы,
а без іржы?..

(Верш «Без адказу», старонка 63).

У гаворцы пра самае для нас надзённае (у га-
ворцы пра Беларусь!) мастак пазбягае пафасу, 
непатрэбнага запалу, — ён зразумелы, таленавіты 
і зноў жа сьветлаглядны:

Мне сняцца сны...
Я снюся снам.
Праз сіта дзён нас лёс цярушыць.
Але стаю – мяне не зрушыць
да часу, калі рушу сам.

Смуга хавае далягляд,
ды я упарта спадзяюся:
адчуўшы, што ідзем назад,
павернем ўсё ж да Беларусі.

(Верш «Мне сняцца сны...», 

старонка 86).

Л і т а р а т у р а

52 
НАША ВЕРА 3/2024



Дарэчы, тут бачу яшчэ адзін прыклад прыгожай 
літаратурнасці – алюзію на высокую веру Ніла 
Гілевіча «...І ўсё ж мы дойдзем, дойдзем мы // Да 
Беларусі...».

Але ці мае кніга хібы?
У вершы «Самотны конь знікае ў тумане...», што 

на старонцы 12-й, я паправіў бы радок: «Але ізноў 
з канём іду ў начное...»

Суседні выраз: «...Поехать в ночное...» па-наша-
му: «...паехаць на начлег...»

Так, выпас коней ноччу гэта ў нас таксама — 
начлег, таму з канём у нас ідуць не ў начное, а йдуць 
на начлег!

На старонцы 82-й знаходжу словазлучэнне — 
«Два дні да Пакрова...»

Я напісаў бы — «Два дні да Пакроваў...»
Невыпадкова ж колісь гаварылі: прыйшлі Па-

кровы — заганяй у хлеў каровы!
А ў навеле «Кім я хачу стаць пасля смерці, ці 

Сачыненне на адвечную тэму» заместа «...змаз-
ваць дзявярныя петлі (?), якія рыпяць...» — варта 
накрэсліць «...змазваць завесы (!), якія рыпяць...»

Я не крытыкую, проста ўважліва чытаю, і мая 
ўвага ўзнагароджваецца і вершаванымі, і пра-
заічнымі старонкамі — іхняй мудрасцю і частай 
празрыстай дакладнасцю лексікі:

«...Задуменны парк глядзіць на звычайную ня-
дзельную мітусню мястэчка напаўзаплюшчанымі 
вачыма і пад маруднае гойданне ветру рыхтуецца 
да працяглага сну. Яму трэба спаць у халады, каб 
не ведаць, што дрэвы ўзімку становяцца дровамі...» 
(абразок «Мой дом»).

А вось навела «Крылы», яна пра магчымасць 
«...ізноў вяртацца ў неба. Тады я быў невыказна 
рады. Быў самы лепшы, сумленны, прымаў усе 
правілы. Галоўнае з якіх: Не ўсё па-да мной, але я 
па-над усім... Вось праўда. Трэба ляцець так, каб 
не зварухнуць шатаў старой ліпы, а, як промень 
сонца, прайсці наскрозь і ўвабраць у сябе іх цёплы 
малахітавы сок. Не трэба змагацца з ветрам, трэба 
зрабіцца такім, каб ён дзьмуў праз цябе і не збіваў 
з твайго кірунку...»

Такія аксамітныя імпрэсіі, упэўнены, спадабалі-
ся б Міхасю Стральцову!

А той жа абразок «Дзень N» — усё адно як гімн 
разняволенню, імя якому — само хараство:

«...хацелася ісці бясконца. Пераступаць лужыны 
і ручаіны, чакаць зялёнага святла ля пераходаў і 
як мага павольней ісці, ісці... Ісціна недзе побач. 
Пабач яе!

Як ішоў Калумб па сваёй зямлі пасля доўгага 
плавання, дыхаючы напоўніцу і не зважаючы на 
тое, што нязвыкла кружыцца галава і ногі  вяз нуць 
у вільготным пяску. Ну, хай ён ішоў не так, як Ка-
лумб, але дакладна так, як першы, хто ішоў за ім.

Глядзеў вачыма галкі на жоўтае лісце, якое вісе-
ла на дрэвах разам з раннім кастрычніцкім снегам, 
і адчуваў холадам у далонях вышыню і хісткасць 
тонкай галінкі, што дрыжэла пад птушынымі 
лапкамі...»

Проза паэта Ўсевалада Сцебуракі прымушае 
думаць пра сціслую мастацкую вастрыню фрэсак 
празаіка Барыса Пятровіча. І што гэта так, найперш 
сведчыць 134-я старонка «Беларускіх зорак» — маю 
на ўвазе душэўны запіс «Тры каралі» або «...тры 
святыя Пётры ў міліцэйскай форме».

Гэта пяць абзацаў чысціні...
Гэта 38 радкоў бездакорнага літаратурнага 

майстэрства...
Гэта мастацкая магія пра Каляды, міліцыю, 

вялікі студзеньскі мароз, праваслаўную царкву, 
каталіцкую веру, спадзяванні і каханне...

Мне здаецца, што «Трох каралёў» трэба не толь-
кі чытаць, а нават вучыць на памяць.

І, канечне, трэба ўважліва чытаць і «Ялінку» — 
шчымлівую сімфаньету пра беларускага хлопчыка, 
які не мог намаляваць беларускую восень, бо, 
нарадзіўшыся ў Паўднёвай Амерыцы і жывучы ў 
Паўднёвай Амерыцы, ніколі не бачыў нашу восень.

Адзначу і талковыя адказы пісьменніка Ўсева-
лада Сцебуракі на анкету часопіса «Дзеяслоў» (яна 
завяршае кнігу!), а таксама вылучу нізку трапных 
сакавітых замалёвак «Габрэі вялейскіх ваколіцаў».

Тут найбольш мяне ўразіў партрэт старшыні 
Мірановіча (Фількенштэйна), які ў калгасна-саў-
гаснай гаспадарцы — сам «...жыў і даваў (!) жыць 
іншым!..»

Усевалад Сцебурака — творца асобны, і твор-
часць ягоная асобная, а найперш асобны (так мяр-
кую!) дзівосны нарыс «Палескае вяселле», з якога 
можна пачынаць чытаць «Беларускія зоркі».

«Палескае вяселле» — той слоўны і псіхалагічны 
абсяг, у якім пластычна раскрыты адметны куток 
Беларусі, людзі якога пільнуюцца правіла: «...мы 
жывем па-свойму...», і гэтае «сваё» яны абараняю-
ць завучанай з маленства фразаю: «...у нас так не 
робяць...» — маўляў, як робіце вы, чужыя!

Чытаючы, я смяяўся ўголас, бо столькі смеш-
нага, непрыдуманага, жыццёвага заўважыў аўтар 
«Беларускіх зорак» у ******цкім раёне, дзе і адбы-
лося тое, непадобнае на іншыя вяселлі, палескае 
вяселле...

Але чым завяршыць свой допіс?
Хіба што вось такім сказам: люблю пісьменні-

цтва, у якім жыве душа! 

Л і т а р а т у р а

53
НАША ВЕРА 3/2024



*  *  *
  …на смерць Радзімы

З чаго пайшло
і як распачалося?
З чабору паху,
грушы над Дняпром,
птушынага рознагалосся?
Ці з дзіўнага святла,
што дорыць восень?
Ці з той вады,
якую п’еш нагбом?
І не ўзгадаць цяпер.
Гадоў завеі
туманяць каляроваю смугой
абрысы постацяў,
імёны і падзеі
сплываюць з невымоўнаю тугой.
Ці нават без яе ў нябыт ідуць з палёгкай.
Хутчэй імкне бясконцы карагод.
І рэха не чуваць, як ні галёкай,
і на крыніцах неадольны лёд.
І толькі груша
аблачынкай лёгкай
стагоддзямі цвіце
апошні год…

Беларускія зоркі
Нідзе
так
не стаіць Воз,
як над закінутай хатай.

Нідзе
так
не сумуе серп,
як над полем нязжатым.

Нідзе
так
не гарыць маладзік,
як у дзедавым садзе.

Нідзе
лепшага месца няма
зорцы, калі яна ўпáдзе.

Паўсюль на гэтай адвечнай зямлі
бачу свае сузор’і —
ў полымі, кроплях, слядах на раллі,
ў марозным ачэзлым голлі…

Ціша стаіць ці б’юць званы,
праз балаты ці ўзгоркі
над гэтым краем стаяць яны —
беларускія зоркі.

Снег у Мінску
Снег ідзе на святога Роха,
на Вайсковых падае троху,
прыцярушвае Камароўку,
Камсамольскае і Асмалоўку.

І ў скверы Купалу за плечы
абдымае па-чалавечы.
Беліць дахі дамкоў Нямігі,
робіць айсберг са свіслацкай крыгі.

Замірае над Валадаркай…
Зноў над плошчай ідзе і паркам,
зноў ідзе над жыццём і лёсам,
над дымком тваім папяросным.

Лістападам ідзе і снежнем
над магчымым і непазбежным,
над хаўтурамі і радзінамі,
над шматлікімі і адзінымі.

Светлым ранкам і шарай гадзінай
снег ідзе над усёй радзімай.

Усевалад Сцебурака

Л і т а р а т у р а

Усевалад Сцебурака нарадзіўся ў 1981 г. у горадзе Жлобіне Гомельскай вобласці ў сям’і 
дактароў. Скончыў Вілейскую гімназію (1998), гістарычны факультэт БДПУ (2003) і аспірантуру 
БДТУ па спецыяльнасці «Гісторыя Беларусі» (2006). Працаваў у Дзяржаўным музеі музычнай 
і тэатральнай культуры, выкладчыкам гістарычных дысцыплін у мінскіх вну. З 2012-га па 
2021 г. — у ГА «СПБ» на пасадах памочніка і намесніка старшыні. Дэбютаваў як паэт у канцы 
1990-х гг. Вершы друкаваліся ў газетах «Літаратурная Беларусь», «ЛіМ», часопісах «Куфэрак 
Віленшчыны», «Дзеяслоў» і інш. 

Першы зборнік вершаў і малой прозы «Крушня» выйшаў у 2007 г. Аўтар кніг паэзіі «Бег 
па самаадчуванні» (2013), «Сны дарог» (2017), кнігі ў жанры нон-фікшн — «Сцебуракаў лёс» 
(2022) у суаўтарстве з братам Анатолем і бацькам Міколам Сцебуракам.

Перакладае з англійскай, украінскай і рускай моваў. Лаўрэат прэміі «Залаты апостраф» 
у намінацыі «Дэбют» (2004) і намінацыі «Паэзія» (2022) часопіса «Дзеяслоў».

54 
НАША ВЕРА 3/2024



*  *  *
  незнаёмаму земляку

Ты мовы чужыя вучыцьмеш старанна
і пойдзеш у новы сусвет,
а я паступлю ў інстытут туманаў
на восеньскі факультэт.

Сустрэнуць цябе невядомыя зоры
і шлях на чатыры бакі,
а я буду ніткі тутэйшых сцяжынак
змотваць у клубкі.

Па ветры пускаць павуцінне і лісце,
начныя запальваць агні
і цёплай смугою захутваць дрэваў
азяблыя карані…

Ў чароды збіраць журавоў на імшарах,
буслоў кіраваць на адлёт,
і хвалям азёрным спяваць калыханкі,
і рэчкам прыкладваць лёд…

Хай гэтая восень табе будзе сніцца —
ты памятай нашу зямлю.
Я сум успамінаў, як пляшку па чарках,
па лужынах разлію…

*  *  *
Жоўты ліст адлятае —
не злавіць, не паспець.
Зноў ідзе залатая
штогадовая смерць.

У высокіх нябёсах
уздыхнуць журавы.
Крокі памяці босай
не ідуць з галавы.

Хутка ў шыбы начныя
хукне белым зіма.
Толькі б ведаць, што гэта
ўсё было недарма…

*  *  *
Тушым свечкі і лямпы,
у ложак — бы на спачын.
Зноўку і зноўку нам сніцца
той неадужаны чын.

Прывідныя размовы
ўзгадваць пасля дарма —
кожнае ночы нам сняцца
людзі, якіх няма.

Позірк вачэй і думка,
што працінае наскрозь, —

кожнае ночы нам сніцца
шчасце, якому не лёс.

Ціха рыпіць аканіца,
дыхае цемра з бакоў.
Доўга нам будзе сніцца
час, які не прыйшоў.

Вербніца
Вось ізноўку вясна.
І праз тыдзень — Вялікдзень.
Час мыць шыбы ў сваіх
і бацькоўскіх хатах.
Мы па розных шляхах
да Адзінага прыйдзем,
а пакуль што, па звычцы,
ідзем брат на брата.

Вось і зноўку вярба
з каляроваю ніткай —
пасвянцаем і кінем
у кут за абразам.
Ў вечаровым сутонні
знаёмая плытка
паўтарае матыў
раз за разам.

Вось і зноўку яна —
невымоўная лёгкасць,
беларуская прага
да забыцця,
беспадстаўных надзей
незлічоная колькасць
й недажытых
пачаткаў жыцця.

Без адказу
Бог мой, які на нацельным крыжы,
шчыра скажы,
крыж хоць сцямнеў ад грахоў і ілжы,
а без іржы?..

Калі я тоўк сябе ў грудзі,
знарок
рваў ланцужок?

Калі наперад бягу,
то чаму
Ты на спіне?

А калі ў ложак кладуся,
то Ты — першы на прасціне?
А з-за кашулі Табе ўсё відаць
ці расшпіліць?
Ці гэта Ты
ў сэрцы маім,
калі баліць?

Л і т а р а т у р а

55
НАША ВЕРА 3/2024



Д э б ю т

Магдалена Лаеўская — 
філолаг, паэтка. 
Нарадзілася ў 1981 г. у Познані. 
Скончыла факультэт польскай 
філалогіі ва ўніверсітэце 
імя Адама Міцкевіча ў 2005 годзе. 
Працавала ў бібліятэцы 
імя Эдварда Рачыньскага. 
У 2006 годзе пераехала ў Беларусь. 
Парафіянка касцёла 
святога Антонія ў Магілёве.

Магдалена Лаеўская

Назіранні святога Антонія
Святы Антоній ужо чацвёртае стагоддзе 
назірае за людзьмі ў Магілёве і здзіўляецца,
як яны не стамляюцца будаваць ды разбураць.

Заходжу ў новы касцёл
і пад коўдрай белай цішыні
чую рэха малітвы даўніх часоў.
Раптам цяжкі гук зачыненых дзвярэй —
і зноў цішыня…
Потым шэпт чыноўнікаў,
якія падпісваюць дазвол.
Далей — выбух, цячэнне Дняпра
і зноў цішыня…

Усім здавалася, што гэта канец.

Але не, людзі працуюць, стукаюць, свідруюць.
Святы Антоній усіх бачыць:
— архітэктара, які ствараў новы праект,
— руплівага ксяндза,
— прапрадзеда, які быў першым фундатарам,
а потым прапраўнука, які грошай на вітраж не пашкадаваў.

Заходжу ў новы касцёл і прашу,
каб мае ўнукі паспелі памаліцца
пад коўдрай белай цішыні,
каб знайшлі загінулы скарб веры.

Святы Антоній, калі ласка, паспрыяй,
каб больш ніхто гэты касцёл не разбураў.

4 лістапада 2022 г., Магілёў

Аскепкі
Чаму шлях да Цябе вядзе
праз 
смерць,
страту,
хваробу,
боль,
адзіноту,
адмову?

Толькі Ты і ўважлівы святар ведаеце
пакуты парафіянаў,
якія старанна хаваюць іх 
пад новай торбачкай,

56 
НАША ВЕРА 3/2024



Д э б ю т

прыгожым капялюшыкам,
рознакаляровым парасонам,
новымі кудзеркамі.

Калі б яны ведалі, які боль прынеслі 
суседзі па лаве,

не ўсміхаліся б штучна, а абдымаліся і спачувалі.

Толькі з амбоны можна ўбачыць 
пабітыя аскепкі
адной пасудзіны,
якую Ты па кавалачках складаеш,
ператвараючы 
збянтэжаны натоўп 
у Супольнасць Любові.

Паднос з пасхамі
На воз трапіў дзясяты паднос з пасхамі. 
Я падумала, што католікаў 
у горадзе вельмі шмат,
стомленыя спіна і ногі не разумелі,
чаму спачатку каталіцкі Вялікдзень, 
потым праваслаўны 
— як у гэтым разабрацца і даць рады. 

Навошта прышпільваць Езуса
да крыжа два разы на год,
упарта пыталіся ўздутыя варыкозныя
вены ніжніх канцовак.
 
З вялікай асцярогай я сыпала на пасхі
рознакаляровыя пасыпкі ў форме крыжа,
можа, нейкім святочным цудам
адна з іх трапіць да сына,
які не хоча ведаць Хрыста.

Вера-Надзея-Любоў 
Мы прызвычаіліся да параўнання
і нават навучыліся яго цаніць.

А што на гэта сама прырода?
Ці не зняважана яна
гамераўскім параўнаннем?
Ці можна параўнаць двух людзей,
дзве эпохі, два густы, дзве падзеі?
Ці не пазбаўляем мы сябе нейкіх ведаў,
пастаянна шукаючы агульны назоўнік,
вядомую якасць?
Ці не разаграваем адзін
і той жа суп зноў і зноў?
Усыпляем пільнасць,
даем снатворнае...

Ці не дастаткова нам аўтаноміі 
чалавека, мовы, краіны, думкі і тэксту? 

Нягледзячы на тое, 
што я ўсведамляю 
недасканаласць параўнання,
раблю гэта ўвесь час — 
супрацьпастаўляю, дадаю, 
адразаю, антаганізую
людзей, уласных дзяцей, 
бацькоў, мовы, адносіны. 

Не зважаючы на паражэнне,
ад параўнання трэба ўцякаць,
хоць бы час ад часу.
Існуе яшчэ шмат іншых паэтычных
і жыццёвых прыёмаў. 
Напрыклад, старажытная сінекдаха,
якую называюць часткай пра цэлае.
 
Ў ёй хаваецца 
шчырасць мазаікі. 
Напрыклад, гляджу на свет 
вачыма Веры, 
вачыма Надзеі, 
вачыма Любові,
а не думаю,
якая з іх самая важная. 
 

Рака
Акаўнты сацыяльных сетак не паміраюць 

разам з паміраючымі.
У апошнія дні, гадзіны, хвіліны пра іх 

ніхто не памятае,
яны абсалютна бессэнсоўныя і нічога не вартыя.
З’едзены абеды,
выгадаваныя кветкі,
сотні падабаек. 

Акаўнты ў сацыяльных сетках пасля смерці
жывуць сваім жыццём.
Яны прыходзяць з прапановай сяброўства
або з згрызотамі сумлення,
або са шчаслівым успамінам,
або з сумнай памяццю,
або страшаць, як прывіды,
і кажуць — ты будзеш наступны.

Акаўнты сацыяльных сетак пасля смерці
нельга змяніць,
слова РАКА застанецца 
цяпер і назаўсёды, і на векі вякоў. 

57
НАША ВЕРА 3/2024



П е р а к л а д ы

Луіджы Пірандэла (Luigi Pirandello, 1867–1936) — італьянскі пісьменнік, драматург, 
лаўрэат Нобелеўскай прэміі па літаратуры за 1934 г. 

Нарадзіўся ў Агрыджэнта, вучыўся ва ўніверсітэтах Палерма, Рыма і Бона, у 1890 г. 
пераехаў у Рым, дзе з 1898 г. выкладаў у педагагічнай вучэльні. Пачынаў як паэт з кнігай 
«Радасны боль» («Mal giocondo», 1889); першы значны поспех прыйшоў да яго дзякуючы 
раману «Нябожчык Маціа Паскаль» («Il fu Mattia Pascal», 1904). Аўтар шматлікіх зборнікаў 
навелаў, раманаў, тэатральных п’есаў, сярод якіх самая вядомая «Шэсць персанажаў у 
пошуках аўтара» («Sei personaggi in cerca d’autore», 1921). Адыграў значную ролю ў развіцці 
еўрапейскага тэатра, прызнаны майстра кароткага апавядання.

Апавяданне «Лімоны з Сіцыліі» («Lumie di Sicilia») было напісана ў 1900 г. і пазней 
легла ў аснову аднайменнай тэатральнай п’есы (1910 г.). 

— Ці тут жыве Тэрэзіна?
Пакаёвы, яшчэ апранаючы 

кашулю, але ўжо ў вельмі вы-
сокім каўнерыку, што сціскаў 
яму шыю, агледзеў з галавы да 
ног маладога чалавека, які стаяў 
перад ім на лесвічнай пляцоўцы: 
вясковы выгляд, каўнер грубага 
палітона да самых вушэй, зняме-
лыя барвовыя ад холаду рукі, 
у адной — брудная торбачка, 
у другой — старая невялікая 
валізка, як процівага.

— Тэрэзіна? А хто гэта? — 
спытаўся ў сваю чаргу пакаёвы, 
выгнуўшы густыя, зрослыя бро-
вы, падобныя на вусы, зголеныя 
з губы і прыклееныя зверху, каб 
не згубіліся.

Малады чалавек спачатку 
паматляў галавою, каб скінуць з 
кончыка носа халодную кроплю, 
пасля адказаў:

— Тэрэзіна, спявачка.
— Ах, — усклікнуў пакаёвы са 

здзіўленай іранічнай усмешкай: 
— Няўжо гэта яе сапраўднае імя, 
Тэрэзіна? А вы хто такі?

— Дома яна ці не? — спытаў-
ся малады чалавек, хмурачыся і 
шмыгаючы носам. — Скажыце 
ёй, што прыехаў Мікучо, і да-
звольце зайсці. 

— Але ў гэты час дома нікога 
не бывае, — адказаў пакаёвы з 
пакорлівай усмешкай на вуснах. 
— Сіньёра Сіна Марніс яшчэ ў 
тэатры і...

— Цётка Марта таксама? — 
перабіў яго Мікучо.

— Ах, Вы пляменнік? 
І пакаёвы адразу зрабіўся цы-

рымонным.
— Тады праходзьце, праходзь-

це. Нікога няма, цётка таксама 
ў тэатры. Раней за апоўнач не 
вернуцца. Гэта яе бенефіс... кім 
Вашай вялебнасці даводзіц-
ца сіньёра? Стрыечная сястра, 
значыць?

Мікучо на імгненне сумеўся.
— Я не... не, я насамрэч ёй не 

стрыечны брат. Я... Я — Мікучо 
Банавіна; яна ведае. Я прыехаў да 
яе з мястэчка.

Пры такім адказе пакаёвы 
найперш палічыў патрэбным 

Луіджы Пірандэла

ЛІМОНЫ З СІЦЫЛІІ

58 
НАША ВЕРА 3/2024



П е р а к л а д ы

прыбраць з гаворкі “Вашая 
вялебнасць” і вярнуцца да звы-
чайнага “Вы”; ён правёў Мікучо 
ў цёмны пакойчык каля кухні, 
дзе хтосьці гучна пахропваў, і 
сказаў яму:

— Сядайце тут. Я зараз пры-
нясу лямпу.

Мікучо спачатку паглядзеў 
у той бок, адкуль далятаў храп, 
але нічога не змог разгледзець; 
пасля зазірнуў у кухню, дзе кухар 
з дапамогай хлапчука-падкухціка 
гатаваў вячэру. Да яго даляцела 
сумесь пахаў розных гатаваных 
страваў і ледзь не закружылася 
галава: ён ці не з самай раніцы 
амаль нічога не еў, бо ехаў з 
правінцыі Месіны чыгункай цэ-
лыя суткі.

Пакаёвы прынёс лямпу, і жан-
чына, што храпла за перакінутай 
на вяроўцы з аднаго боку на другі 
фіранкай, прамармытала ў сне:

— Хто там?
— Гэй, Дарына, уставай! — па-

клікаў пакаёвы. — Глядзі, да нас 
прыехаў сіньёр Банвічына.

— Банавіна, — паправіў Міку-
чо, дыхаючы на рукі, каб ада-
грэць пальцы.

— Банавіна, Банавіна, знаёмы 
сіньёры. Ну ты і спіш: у дзверы 
звоняць, а ты не чуеш. Мне трэба 
накрываць на стол, чуеш, я не 
магу паўсюль паспець: і кухару 
тлумачыць, што і як, і займацца 
наведвальнікамі.

Гучнае пазяханне разам з па-
цягваннем скончылася ікаўкай ад 
раптоўнага напружання і стала 
адказам на папрок пакаёвага, які 
адышоў з воклічам:

— Ну ладна!
Мікучо, усміхаючыся, пра-

сачыў за ім вачыма праз іншы 
прыцемнены пакой да вялізнай, 
асветленай залы, дзе была пыш-
ная сталовая, і здзіўлена туды 
ўтаропіўся, пакуль храп ізноў 
не прымусіў яго павярнуцца і 
паглядзець на фіранку. 

Пакаёвы з сурвэткай пад па-
хай бегаў туды-сюды, буркаю-

чы штосьці то на Дарыну, якая 
працягвала спаць, то на кухара, 
відаць, новага, пакліканага дзеля 
вячэрняга прыёму, які раздраж-
няў яго тым, што ўвесь час патра-
баваў тлумачэнняў. Мікучо, каб 
і самому нікога не раздражняць, 
палічыў за лепшае прыхаваць 
усе пытанні, якія яму хацелася 
задаць, інакш давялося б сказаць 
ці даць зразумець, што ён жаніх 
Тэрэзіны, а ён гэтага не хацеў, 
хоць і сам не ведаў чаму: можа 
таму, што гэтаму пакаёваму 
тады давядзецца абыходзіцца 
з ім, Мікучо, як з гаспадаром, а 
Мікучо, бачачы яго такім нязму-
шаным і элегантным, хоць і яшчэ 
без фрака, не мог пераадолець 
збянтэжанасці, якую адчуваў, 
проста думаючы пра гэта. Аднак 
у пэўны момант, калі той пра-
ходзіў побач, Мікучо не змог не 
спытацца:

— Прабачце... чый гэта дом?
— Наш, раз мы тут жывем,— 

не спыняючыся адказаў пакаёвы.
І Мікучо засталося толькі 

матляць галавой.
Далібог, усё гэта было праўдай! 

Ёй усміхнулася ўдача. Вось гэта 
справы! Пакаёвы, які выглядаў 
нібы важны сіньёр, кухар і хлап-
чук-падкухцік, нейкая Дарына, 
што пахропвала побач: усе яны 
служылі Тэрэзіне. Хто б мог па-
думаць?

Ён згадаў убогую мансарду 
ў Месіне, дзе Тэрэзіна жыла са 
сваёй маці. Пяць гадоў таму, каб 
не ён, яны памерлі б з голаду на 
той далёкай мансардзе. І менавіта 
ён выявіў скарб у горле Тэрэзіны! 
Яна ў тыя часы заўсёды спявала, 
як верабей на даху, не падазраю-
чы аб сваім скарбе: яна спявала са 
злосці, яна спявала, каб не думаць 
аб нястачы, якую ён імкнуўся 
палегчыць, чым мог, нягледзячы 
на вайну, якую вялі дома яго ба-
цькі, асабліва маці. Але ці мог ён 
пакінуць у такім стане Тэрэзіну 
пасля смерці яе бацькі, пакінуць, 
таму што ў яе нічога не было, а 

ў яго, так ці інакш, было месца 
флейтыста ў муніцыпальным 
аркестры. Сэрцу не загадаеш!

Ах, гэта было сапраўднае 
прасвятленне з неба, падказка 
фартуны — каля слыхавога акна, 
што атачала яркі нябесны блакіт, 
пачуць у той цудоўны красавіцкі 
дзень яе голас, на які ніхто не 
звяртаў увагі. Тэрэзіна спявала 
жарсную сіцылійскую песеньку, 
пяшчотныя словы якой Мікучо 
памятаў да гэтага часу. Тэрэзіне 
ў той дзень было сумна з-за ня-
даўняй смерці бацькі і ўпартага 
супраціўлення яго радні; і ён 
таксама, — згадаў Мікучо, — быў 
сумны, настолькі, што слёзы 
наварочваліся яму на вочы, калі 
ён слухаў, як яна спявае. І хоць 
ён чуў гэтую мелодыю шмат ра-
зоў, але яна ніколі яшчэ так не 
спявала. Ён быў настолькі ўра-
жаны, што на наступны дзень, 
не папярэдзіўшы ні яе, ні яе маці, 
прывёў у мансарду дырыжора 
аркестра, свайго сябра. Так па-
чаліся першыя ўрокі спеваў, і ён 
два гады запар траціў на яе амаль 
увесь свой заробак: арандаваў ёй 
фартэпіяна, купляў ноты, а так-
сама даваў нейкую сяброўскую 
ўзнагароду маэстра. Мілыя да-
лёкія дзянёчкі! Тэрэзіна гарэла 
жаданнем узляцець, адправіцца 
ў будучыню, якая, як абяцаў ёй 
маэстра, будзе бліскучай, а тым 
часам дарыла яму палымяныя 
ласкі, каб выказаць усю сваю 
падзяку, і якія былі мары аб су-
месным шчасці!

Цётка Марта, аднак, горка 
ківала галавой: яна так шмат 
пабачыла ў сваім жыцці, бедная 
старэча, што ўжо не верыла ў 
будучыню: яна баялася за дачку і 
не хацела, каб тая нават думала аб 
магчымасці вырвацца з гэтай па-
корлівай беднасці; і, акрамя таго, 
ведала, ведала, колькі каштавала 
яму вар’яцтва гэтай небяспечнай 
мары. 

Але ні ён, ні Тэрэзіна яе не 
слухалі, і дарэмна яна бунтавала, 

59
НАША ВЕРА 3/2024



П е р а к л а д ы

калі малады маэстра-кампазітар, 
пачуўшы Тэрэзіну на канцэрце, 
заявіў, што было б сапраўдным 
злачынствам не даць ёй магчы-
масці вучыцца ў лепшых маэстра 
і атрымаць поўную музычную 
адукацыю ў Неапалі — неабходна 
было любым чынам адправіць 
яе ў неапалітанскую кансерва-
торыю.

І тады ён, Мікучо, нядоўга 
думаючы, разарваў адносіны з 
бацькамі, прадаў невялікую сяд-
зібу, адпісаную яму дзядзькам 
святаром, і адправіў Тэрэзіну ў 
Неапаль давучвацца.

З таго часу ён больш яе не 
бачыў. Лісты — так... у яго былі 
яе лісты з кансерваторыі, а пас-
ля лісты ад цёткі Марты, калі ў 
Тэрэзіны ўжо пачалося жыццё 
артысткі, якое віравала ў вя-
дучых тэатрах пасля яе сенса-
цыйнага дэбюту ў Сан-Карла1. У 
канцы гэтых няроўных, няўпэў-
неных лістоў, якія бедная старая, 
як магла, выводзіла на паперы, 
заўсёды знаходзіліся два малень-
кія словы ад яе, ад Тэрэзіны, у 
якой ніколі не было часу: «Дарагі 
Мікучо, пацвярджаю тое, што 
напісала мама. Будзь здаровы 
і любі мяне». Яны дамовіліся, 
што ён дасць ёй пяць ці шэсць 
гадоў, каб яна магла свабодна 
ісці сваім шляхам: яны абое былі 
маладыя і маглі пачакаць. І на 
працягу пяці гадоў ён заўсёды 
паказваў гэтыя лісты ўсім, хто 
хацеў іх убачыць, каб разбурыць 
паклёп, які ягоныя бацькі ўзвялі 
на Тэрэзіну і яе маці. Потым ён 
захварэў; амаль паміраў; і тады 
без яго ведама цётка Марта і 
Тэрэзіна адправілі на яго адрас 
прыстойную суму грошай: част-
ка была патрачана падчас яго 
хваробы, а астатняе ён ледзь не 
сілай вырваў з драпежных рук 
бацькоў, і вось ён прыехаў, каб 
вярнуць іх Тэрэзіне. Бо грошы — 
нішто! Ён іх не хацеў. Не таму, 
што яны здаліся яму міласцінай, 
бо ён ужо столькі патраціў на яе; 

але… дарма, ён сам не ўмеў гэтага 
сказаць, тым больш цяпер, тут, у 
гэтым доме... — грошы, нішто! бо 
ён чакаў столькі гадоў, мог чакаць 
і даўжэй. Калі ў Тэрэзіны былі 
лішнія грошы, гэта было знакам 
таго, што будучыня адкрыла-
ся перад ёю, і таму прыйшоў 
час выканаць даўняе абяцанне, 
нягледзячы на тых, хто не хацеў 
у гэта верыць.

Мікучо ўстаў, нахмурыўшы 
бровы, быццам жадаючы зася-
родзіцца на гэтым пытанні; ён 
ізноў падзьмуў на свае халодныя 
рукі і патупаў нагамі па зямлі.

— Холадна? — спытаўся па-
каёвы, праходзячы міма. — Ужо 
засталося мала чакаць. Хадзіце 
сюды на кухню, тут цяплей. 

Мікучо не захацеў паслухац-
ца парады пакаёвага, які сваім 
выглядам шляхетнага спадара 
бянтэжыў і раздражняў яго. Ён 
зноў прысеў і ў неращучасці за-
думаўся.

Неўзабаве гучны званок пры-
мусіў яго ўстрапянуцца.

— Дарына, прыйшла сіньёра! 
— крыкнуў пакаёвы, які хуценька 
апрануў фрак і пабег адкрываць, 
але, бачачы, што Мікучо збіраец-
ца рушыць услед за ім, ён раптам 
спыніўся, каб загадаць яму: — 
Заставайцеся тут; дазвольце мне 
спачатку папярэдзіць яе.

— Ох-ох-ох... — прастагнаў 
сонны голас за фіранкай; і неўза-
баве пасля гэтага ўзнікла мажная, 
цёпла апранутая, захутаная ў 
ваўняную хустку да самага носа і 
з высветленымі валасамі жанчы-
на, якая валакла нагу і ўсё яшчэ 
не магла расплюшчыць вачэй.

Мікучо ўтаропіўся на яе, яна 
таксама, здзіўленая, вылупіла 
вочы на незнаёмца.

— Сіньёра, — паўтарыў не-
калькі разоў Мікучо.

У гэты момант Дарына раптам 
прачнулася:

— Я тут, я тут... — сказала 
яна, здымаючы і кідаючы хустку 
за фіранку і прыкладаючы ўсе 

намаганні, каб бегчы да ўваходу.
З’яўленне перафарбаванай 

ведзьмы і папярэджанне пакаё-
вага раптам выклікалі ў прыгне-
чанага Мікучо тужлівае прадчу-
ванне.

Ён пачуў пранізлівы голас 
цёткі Марты:

— Туды, туды, у пакоі! У залу, 
Дарына!

Пакаёвы і Дарына прайшлі пе-
рад ім, трымаючы ў руках кошыкі 
з цудоўнымі кветкамі. Ён высунуў 
галаву, каб паглядзець на асвет-
леную залу ў канцы калідора, і 
ўбачыў мноства сіньёраў у фра-
ках, якія шумна гаманілі. У вачах 
яго затуманілася: такім вялікім 
было здзіўленне, такім вялі-
кім было хваляванне, што ён сам 
не заўважыў, як вочы яго на-
поўніліся слязьмі: ён заплюшчыў 
іх і ў гэтай цемры скукожыўся, ні-
быта супраціўляючыся пакутам, 
якія выклікаў у яго доўгі гучны 
смех. Гэта была Тэрэзіна? О Божа, 
з чаго яна там так смяялася?

Стрыманы крык змусіў яго 
зноў расплюшчыць вочы, і ён 
убачыў перад сабой — непазна-
вальную — цётку Марту, з ка-
пялюшыкам на галаве, небарака! 
абцяжараную багатай цудоўнай 
мантыльяй з аксаміту.

— Як! Мікучо... ты тут?
— Цётка Марта... — амаль 

спалохана ўсклікнуў Мікучо, 
працягваючы глядзець на яе.

— Якім ветрам? — працяг-
нула ўзрушаная старая. — Без 
папярэджання? Як так? Калі ты 
прыехаў? Менавіта сёння ўвеча-
ры... о Божа, Божа...

— Я прыехаў... — прамармы-
таў Мікучо, не ведаючы больш, 
што сказаць далей.

— Пачакай! — перабіла яго 
цётка Марта. — Што рабіць? Што 
рабіць? Бачыш, колькі людзей, 
сынок? Гэта бенефіс Тэрэзіны, яе 
вечар... пачакай, пачакай крыху 
тут...

— Калі вы, — спрабаваў ска-
заць Мікучо, хоць туга сціскала 

60 
НАША ВЕРА 3/2024



П е р а к л а д ы

яму горла, — калі вы лічыце, што 
я павінен пайсці…

— Не, пачакай крыху, кажу 
табе, — хутка адказала добрая 
старая, зусім сумеўшыся.

— Я, аднак, — працягваў 
Мікучо, — не ведаю, куды пайсці 
ў гэтым горадзе... у такі час...

Цётка Марта пакінула яго, 
зрабіўшы рукой у пальчатцы 
знак пачакаць, і ўвайшла ў залу, 
і неўзабаве Мікучо здалося, што 
раскрылася прорва: раптам за-
панавала цішыня. Пасля ён ясна 
і выразна пачуў словы Тэрэзіны:

— Адну хвіліну, сіньёры.
І зноў яго зрок затуманіў-

ся ў чаканні яе з’яўлення. Але 
Тэрэзіна не прыйшла, і ў зале 
аднавілася размова. Замест яе, 
праз некалькі хвілін, якія здалі-
ся яму вечнасцю, вярнулася 
цётка Марта без капялюшыка, 
мантыльі і пальчатак, ужо менш 
збянтэжаная.

— Давай пачакаем крыху тут, 
ты згодны? — сказала яна. — Я 
пабуду з табой… Зараз  павячэ-
раем… Застанемся тут. Дарына 
накрые на стол, і мы разам тут 
павячэраем; успомнім добрыя 
часы, а?... Не магу паверыць, 
што я тут з табой, сыне мой; тут, 
асобна... Там, разумееш, шмат 
сіньёраў... Яна, бедненькая, без 
гэтага не можа... Кар’ера, ты 
разумееш? Эх, што паробіш! Ты 
бачыў газеты? Якая падзея, сыне 
мой! Але я... я, увесь час як рыба 
на сушы... Не магу паверыць, 
што магу пабыць тут з табой 
сёння вечарам.

І добрая старая, якая гаварыла 
і гаварыла, інстынктыўна, каб 
не даць Мікучо часу падумаць, 
нарэшце ўсміхнулася і пацерла 
рукі, расчулена на яго пазіраючы.

Дарына прыйшла паспешліва 
накрыць на стол, бо ў гасцінай 
ужо пачаўся абед.

— Яна прыйдзе? — змроч-
ным, пакутлівым голасам спы-
таў Мікучо. — Кажу, каб хоць 
пабачыць яе.

— Вядома, прыйдзе, — тут жа 
адказала старая, спрабуючы пе-
раадолець няёмкасць. — Як толь-
кі ў яе з’явіцца вольная хвілінка, 
яна мне ўжо сказала.

Яны паглядзелі адно на аднаго 
і ўсміхнуліся, нібыта нарэшце 
адно аднаго пазналі. Не зважаю-
чы на няёмкасць і хваляванне, іх 
душы знайшлі спосаб павітаць 
адна адну гэтай усмешкай. «Ты — 
цётка Марта» — сказалі вочы 
Мікучо. — «А ты — Мікучо, мой 
дарагі і добры хлопчык, усё той 
жа небарака!» — сказалі вочы 
цёткі Марты. Але добрая старая 
іх адразу ж апусціла, каб Мікучо 
больш нічога ў іх не прачытаў. 
Яна зноў пацерла рукі і сказала:

— Давай паямо, а?
— Я і праўда галодны! — 

усклікнуў Мікучо, шчаслівы і 
вясёлы.

— Спачатку перахрысцімся: 
тут я магу гэта зрабіць перад 
табой, — дадала старая з хітра-
ватым выглядам, падміргнуўшы 
адным вокам і перахрысціўшыся.

Пакаёвы падышоў, каб прапа-
наваць ім першую страву. Мікучо 
ўважліва назіраў, як цётка Марта 
бярэ порцыю з талеркі. Але калі 
падышла яго чарга, ён, узняўшы 
рукі, падумаў, што яны брудныя 
пасля доўгай дарогі, пачырва-
неў, збянтэжыўся, падняў вочы, 
каб паглядзець на пакаёвага, які 
цяпер ужо вельмі ветліва, злёгку 
кіўнуў яму галавой і ўсміхнуўся, 
як бы запрашаючы яго ўзяць ежу. 
На шчасце, цётка Марта прый-
шла яму на дапамогу.

 — Давай, Мікучо, я падам 
табе.

Ён гатовы быў пацалаваць 
яе ад удзячнасці! Атрымаўшы 
сваю порцыю, як толькі пакаёвы 
сышоў, ён таксама хуценька пе-
рахрысціўся.

— Малайчына, сынок! — ска-
зала яму цётка Марта.

Ён адчуў сябе шчаслівым, 
нязмушаным і пачаў есці так, як 
ніколі ў жыцці не еў, не думаючы 

больш ні пра свае рукі, ні пра 
пакаёвага.

Аднак кожны раз, калі апошні, 
уваходзячы ці выходзячы з залы, 
адчыняў шкляныя дзверы, адтуль 
даляталі хваля шумнай гутаркі ці 
выбух смеху, і ён устрывожана 
паварочваўся і глядзеў у сумныя 
і ласкавыя вочы старой, быццам 
хацеў прачытаць у іх нейкае  тлу-
мачэнне. Але ён прачытаў прось-
бу пакуль нічога не пытацца, 
адкласці тлумачэнні на «потым». 
І яны абое зноў усміхнуліся адно 
аднаму, зноў пачалі есці і гава-
рыць пра далёкае мястэчка, пра 
сяброў і знаёмых, пра якіх цётка 
Марта бясконца выпытвала ў яго 
навіны.

— Ты не п’еш?
Мікучо працягнуў руку, каб 

узяць бутэльку, але ў гэты мо-
мант дзверы залы адчыніліся: 
шолах шоўку, тры паспешлівыя 
крокі, успышка святла, нібы па-
койчык раптоўна асвяцілі, каб 
асляпіць яго.

— Тэрэзіна…
І яго голас замёр на вуснах ад 

здзіўлення. Ах, якая каралева!
З палаючым тварам, шыро-

ка расплюшчанымі вачыма і 
адкрытым ротам ён працягваў 
сузіраць яе, агаломшаны. Чаму 
яна… такая? Аголеныя грудзі, 
аголеныя плечы, аголеныя рукі... 
уся ў бліскучых каштоўных ка-
мянях і тканінах... Ён не бачыў 
яе, ён ужо не бачыў перад сабой 
сапраўднага, жывога чалавека. 
Што яна яму скажа? Ні голасу, ні 
вачэй, ні смеху — ён ужо нічога 
не пазнаваў у ёй, у гэтай выяве 
быццам са сну.

— Як справы? З табой усё ў 
парадку, Мікучо? Малайчына, 
малайчына... Ты хварэў, калі я  не 
памыляюся... Мы хутка ўбачым-
ся... У любым выпадку, з табой 
тут мама... Дамовіліся, так?

І Тэрэзіна з шамаценнем уцяк-
ла ў залу.

— Ты больш не ясі? — спало-
хана спытала неўзабаве пасля гэ-

61
НАША ВЕРА 3/2024



тага цётка Марта, каб перарваць 
агаломшанасць Мікучо.

Ён толькі крыху павярнуў га-
лаву, каб паглядзець на яе.

— Еш, — настойвала старая, 
паказваючы на талерку.

Мікучо паднёс два пальцы да 
свайго пракопчанага чыгункай, 
змятага каўняра і расправіў яго, 
спрабуючы зрабіць глыбокі ўдых.

 Есці?
Ён некалькі разоў памахаў 

пальцамі ля падбароддзя, нібы 
развітваючыся, маючы на ўвазе: 
мне больш не хочацца, я не магу. 
Ён яшчэ некаторы час маўчаў, 
прыгнечаны, занураны ў толькі 
што ўбачанае, а пасля прамар-
мытаў:

— Як так адбылося...
І ён убачыў, што цётка Марта 

горка ківае галавой, і што яна 
таксама перастала есці, быццам 
чакала пытання.

— Дзіўна і падумаць... — да-
даў ён пасля, амаль сам сабе, 
заплюшчваючы вочы.

Цяпер ён убачыў у гэтай сваёй 
цемры бездань, што ўтварылася 
паміж імі. Не, гэта была ўжо не 
яна, не тая, яго Тэрэзіна. Усё 
было скончана... ужо даўно, а ён, 
дурны, неразумны, толькі цяпер 
гэта зразумеў. Яму гаварылі 
пра гэта яшчэ ў мястэчку, а ён 
упарта не верыў... а цяпер? Што 
пра яго падумалі ў гэтым доме? 
Калі б усе гэтыя сіньёры, калі б 
гэты пакаёвы даведаліся, што ён, 
Мікучо Банавіна, прыклаў столь-
кі намаганняў, каб прыехаць у 
такую далеч — трыццаць шэсць 
гадзін на цягніку — мяркуючы 
на поўным сур’ёзе, што ён усё 
яшчэ заручаны з гэтай карале-
вай, колькі б смеху было ў гэтых 
сіньёраў, і ў пакаёвага, і ў кухара, 
і ў падкухціка, і ў Дарыны! Коль-
кі б смеху было, калі б Тэрэзіна 
пацягнула яго да іх туды, у залу, 
са словамі: «Глядзіце, гэты неба-
рака флейтыст кажа, што хоча 
стаць маім мужам!». Яна сама 
яму абяцала, гэта праўда, але ці 

магла яна ў той час здагадвац-
ца, што аднойчы стане такой? 
Праўда таксама яшчэ і тое, што 
ён адкрыў ёй гэты шлях і даў 
магчымасць ісці па ім; але вось 
цяпер яна пайшла так далёка на-
перад, што ён, застаўшыся такім, 
як быў, іграючы па нядзелях на 
флейце на гарадской плошчы, як 
мог ён дагнаць  яе? Не варта было 
нават і думаць пра гэта... І што 
значылі тыя пару манет, патрача-
ных некалі на тую дзяўчыну, што 
ператварылася ў важную даму? 
Яму было сорамна нават думаць, 
што хтосьці мог падазраваць, 
што, прыйшоўшы сюды, ён хоча 
прэтэндаваць на тыя нікчэмныя 
манеты. У гэты момант ён згадаў, 
што ў яго кішэні ляжаць грошы, 
дасланыя яму Тэрэзінай падчас 
хваробы. Ён пачырванеў, яму 
стала сорамна, і ён засунуў руку 
ў нагрудную кішэню пінжака, дзе 
ляжаў партманэт.

— Я прыехаў, цётка Марта, — 
паспешліва сказаў ён, — яшчэ і 
для таго, каб вярнуць тыя грошы, 
якія вы мне даслалі. Што гэта 
было, аплата? Вяртанне пазыкі? 
Я бачу, што Тэрэзіна стала... так, 
яна мне здаецца каралевай! Я 
бачу што… нічога! Нават не ду-
маю пра гэта больш! Але гэтых 
грошай не хачу: я гэтага ад яе не 
заслужыў... Усё скончана, і пра 
гэта ўжо не можа быць гаворкі... 
але ніякіх грошай! Мне проста 
шкада, што тут не ўсё...

— Пра што ты гаворыш, сыне 
мой? — паспрабавала перабіць 
яго цётка Марта, засмучаная і са 
слязьмі на вачах.

Мікучо жэстам папрасіў яе 
памаўчаць.

— Гэта не я іх выдаткаваў, а 
бацькі  падчас маёй хваробы, 
я пра гэта не ведаў. Але яны 
пойдуць за грошы, якія я тады 
патраціў... памятаеце? Не будзем 
больш пра гэта. Вось рэшта. А я 
пайду.

— Як? Вось так, хутка? — 
Усклікнула цётка Марта, спрабу-

ючы яго затрымаць. — Прынамсі, 
пачакай, пакуль я скажу Тэрэзі-
не. Хіба ты не чуў, што яна хацела 
зноў убачыць цябе? Я пайду, 
скажу ёй...

— Не, гэта не мае сэнсу, — 
рашуча адказаў Мікучо, — ня-
хай яна застаецца там, з тымі 
сіньёрамі; ёй там добра, яна на 
сваім месцы. А я, небарака... Я 
пабачыў яе; мне дастаткова... Ідзі-
це, ідзіце туды і вы... Чуеце, як 
яна смяецца? Я не хачу, каб з мяне 
нехта смяяўся... Я пайду.

Цётка Марта вытлумачыла 
раптоўнае рашэнне Мікучо ў 
горшым сэнсе: як знак пагарды, 
прыліў рэўнасці. Ёй, бедалазе, 
здавалася цяпер, што кожны, хто 
бачыў яе дачку, павінен быў рап-
там западозрыць самае сумнае, 
менавіта тое, ад чаго яна няўцеш-
на плакала, няспынна хаваючы 
сваё таемнае гора сярод мітусні 
той ненавіснай раскошы жыцця, 
якая так ганьбіла яе стомленую 
старасць. 

— Але я, — вырвалася ў яе, — 
я больш не магу даглядаць яе, 
сыне мой…

— Чаму? — спытаўся тады 
Мікучо, раптам прачытаўшы ў 
яе вачах тое, да чаго ён яшчэ не 
дадумаўся; і твар яго пацямнеў.

Старая разгубілася ў сваім 
горы і закрыла твар дрыготкімі 
рукамі, але не змагла стрымаць 
парыву няспынных слёз.

— Так, так, ідзі, сынок, ідзі... 
— сказала яна, задыхаючыся ад 
рыданняў. — Яна больш не для 
цябе, ты маеш рацыю... калі б вы 
мяне паслухаліся!

— Дык вось што, — выпаліў 
Мікучо, нахіліўшыся над ёю і з 
сілай адарваўшы яе руку ад тва-
ру. Але позірк, якім яна прасіла 
ў яго літасці, прыклаўшы палец 
да вуснаў, быў такі праніклівы і 
жаласлівы, што ён спыніўся і да-
даў іншым тонам, прымушаючы 
сябе гаварыць ціха:

— Ах, дык яна, яна... яна ўжо 
не вартая мяне. Даволі, хопіць, 

П е р а к л а д ы

62 
НАША ВЕРА 3/2024



цяпер я сам пайду...  тым больш 
цяпер... Што я за дурань, цётка 
Марта: я гэтага не зразумеў! Не 
плачце... Што тут зробіш? По-
спех, кажуць... поспех...

Ён узяў з-пад стала валізку і 
торбу і ўжо збіраўся выйсці, як 
раптам яму прыйшло ў галаву, 
што ў торбе ляжаць цудоўныя 
лімоны, якія ён прывёз Тэрэзіне 
з мястэчка.

— О, гляньце, цётка Марта, — 
працягнуў ён.

Ён развязаў торбу і, прытрым-
ліваючы адной рукой, высыпаў 
на стол свежыя духмяныя фрук-
ты.

— А што, калі я пачну кідаць 
усе гэтыя лімоны, — дадаў ён, — 
у галовы тых добрасумленных 
людзей?

— Дзеля ўсяго святога, — 
прастагнала старая скрозь слёзы, 
робячы яшчэ адзін знак замаў-
чаць.

— Не, не буду, — працягнуў 
Мікучо, горка смеючыся і кла-
дучы пустую торбу назад у кішэ-
ню. — Я прывёз іх ёй, але цяпер 
пакідаю толькі табе, цётка Марта.

— Панюхайце, цётка Марта, 
панюхайце водар нашага мястэч-
ка... І падумаць толькі, я нават 
падатак заплаціў... Даволі. Толькі 
Вам, беражыце сябе... Скажыце 
ёй: «Поспеху!» ад майго імя.

 Ён узяў валізку і пайшоў прэч, 
але на лесвіцы яго ахапіла пачуц-
цё пакутлівай страты: самотны, 
пакінуты, ноччу, у вялікім не-
вядомым горадзе, удалечыні ад 
свайго мястэчка, расчараваны, 
збянтэжаны, прыніжаны. Ён па-
дышоў да дзвярэй і ўбачыў, што 
лье праліўны дождж. У яго не 
хапіла смеласці пайсці па невядо-
мых вуліцах пад такім дажджом. 
Ён павольна вярнуўся, падняўся 

крыху па лесвіцы, пасля сеў на 
першую прыступку і, упіраючы-
ся локцямі ў калені і падпёршы 
галаву рукамі, пачаў бязгучна 
плакаць.

У канцы вячэры ў пакой ізноў 
зайшла Сіна Марніс. Яна ўбачыла 
там маці, якая таксама плакала 
адна, у той час як сіньёры кры-
чалі і смяяліся.

— Ён пайшоў? — спыталася 
яна здзіўлена.

Цётка Марта кіўнула галавой, 
не гледзячы на яе. Сіна ўтаро-
пілася ў прастору, разгубленая, 
пасля ўздыхнула:

— Бедалага...
Але адразу ж пасля гэтага яна 

пачала ўсміхацца.
— Глядзі, — сказала ёй маці, 

ужо не выціраючы сурвэткай 
слёзы. — Ён прывёз табе лімо-
ны…

— Ах, якія прыгожыя! — 
усклікнула Сіна, падскочыўшы. 
Яна прыціснула адну руку да 
таліі і паклала столькі, колькі 
магла прытрымаць другой рукой.

— Не, туды — не! — рашуча 
запярэчыла маці.

Але Сіна паціснула плячыма і 
пабегла ў пакой з крыкам:

— Лімоны з Сіцыліі! Лімоны 
з Сіцыліі!

Пераклад 
з італьянскай мовы 
Аксаны Данільчык.

_________

1 Сан-Карла — оперны тэатр у Неапалі.

П е р а к л а д ы

Аксана ДАНІЛЬЧЫК — паэтка, перакладчыца, кандыдат філалагічных навук. Скончыла філалагічны факультэт БДУ (1993) і аспірантуру 
Інстытута літаратуры НАН РБ (1996). Аўтарка паэтычных зборнікаў «Абрыс Скарпіёна» (1996), «Il Mezzogiоrno. Поўдзень» (2006), «Сон, які 
немагчыма забараніць» (2011), «Блюмэнштрасэ» (e-book, 2018), кнігі вершаў для дзяцей «Павуцінка на агрэсце» (2005), двухмоўнай кнігі 
вершаў «Il canto del ghiaccio. Песня лёду» (2019, Італія). Даследуе італьянскую і беларускую літаратуры, перакладае з італьянскай мовы. 

Удзельнічала ў стварэнні дакументальнага фільма пра Яўгенію Янішчыц «Небяспечны талент» (2008). Разам з Віктарам Жыбулем уклала 
анталогію беларускай жаночай паэзіі міжваеннага перыяду «Бліскавіцы» (2017). Жыве ў Мінску.

63
НАША ВЕРА 3/2024



На 1�й ст. вокладкі — «Святы Рох», бронза, ліццё. Скульптар Валяр’ян Янушкевіч. Касцёл Найсвяцейшай Тройцы (святога Роха) 
на Залатой Горцы ў Мінску. Фота Мікалая Новікава.

Чacoпic «НАША ВЕРА», № 3 (109) / 2024.
Адрас для карэспандэнцыі: а/с 101, 220002, г. МінскA2; тэл./факс: 356A17A50. E�mail: media@catholic.by. Web: media.catholic.by/nv/

Рэдакцыя рукапісаў не рэцэнзуе і не вяртае.
Заснавальнік — МінскаAМагілёўская архідыяцэзія РКК у РБ. Вуліца Рэвалюцыйная, 1а, 220030, г. Мінск. 

 Галоўны рэдактар — Крыстына Аляксееўна Лялько. Часопіс выдаецца на ахвяраванні вернікаў.
Часопіс зарэгістраваны ў Дзяржаўным рэестры сродкаў масавай інфармацыі за № 903.

Падпісаны да друку 26.08.2024 г. Фармат 60х84 1/8. Ум. друк. арк. 8,37. Ул. выд. арк. 6,93. Наклад — 800 экз. Зак. № 527. 
Надрукавана ў ПУП «Джи энд Ди» Ліцэнзія № 38200000016065 ад 05.06.2008..

Вул. Бурдзейнага, 37-191, 220136, г. Мінск.
© «Наша вера», 2024

CONTENTS
We begin this issue of the magazine with the publication of a conversation between K. Lalko and the Vicar General of the 

Archdiocese of Minsk-Mohilev, Bishop Alexander Yasheuski, on the occasion of his golden anniversary (p. 2-6). 

In column “Personalities” we continue to publish Fr. Robert Skrzypczak’s, a Polish priest and publicist, book “The Demanding 
Pope” translated by K. Lalko (p. 7-9).  

Restorer I. Surmacheuski in his material “The Great Italian Journey of Jan Pac (1597–1598)” tells the story of the pilgrimage 
of the Belarusian magnate cavalcade to the Eternal City (ending) (p. 10-13).  

Art critic G. Flikop-Svita in her essay “Icons in Houses of the Belarusians” reflects on the regional and religious features of 
the arrangement of icons in the interior of peasant dwellings (ending) (p. 14-19). 

S. Chygryn in his material «The First Jesuits Priests in Albertin» tells readers about the remarkable activity of these monks 
in the Slonim region (p. 20-25). 

Candidate of philological sciences A. Zhlutka in his study «Doctor Francišak and Doctor Luther...» reflects on the unknown 
pages in the activities of the famous first printer (p. 26-35). 

Art historian D. Monich in his material «Icon of Jan Damel from the Niasvizh Parish Church...» writes about the difficulties 
of attribution of this unique work, which is kept in the Art Museum of Belarus (p. 36-39). 

Art critic N. Usava in her essay «The Church in Vishneva on the Painting of Maisey Slyapyan ‘Silence’» tells about the almost 
unknown to the Belarusians artist and his work (p. 40-43). 

In interview titled «My Spirit Will Merge with the Singing Valley» literary scholar and poetess A. Danilchyk talks to the 
great Belarusian poetess R. Baravikova about her spiritual landmarks. Here you will also find poems by R. Baravikova (p. 44-47). 

The famous researcher of literature and poet M. Skobla offers readers his translations of the sonnets of the classic of Slovak 
literature P. Hviezdoslav, which are very relevant to the problems of the modern world (p. 48-50).

Poet and essayist L. Dranko-Maisyuk prints an excerpt from the «Memorial Book» in which he reflects on the book «Belarusian 
Stars» by U. Steburaka. Here you will also find poems from this book (p. 51-55).

In column «Debut» we publish poems by Magdalena Layeuskaya (p. 56-57).

In column «Translations» A. Danilchyk offers readers her translation of the story «Lemons from Sicily» by the Italian writer, 
Nobel Prize laureate Luigi Pirandello (p. 58-63).

PODSUMOWANIE
Niniejszy numer czasopisma rozpoczyna wywiad K. Lalko z bp. Aleksandrem Jaszewskim, 

wikariuszem generalnym archidiecezji mińsko-mohylewskiej, przeprowadzony z okazji złotego 
jubileuszu jego urodzin (s. 2-6).

W dziale „Osoby” opublikowano fragment książki „Wymagający papież” autorstwa polskiego 
kapłana i publicysty ks. Roberta Skrzypczaka, przetłumaczony przez K. Lalko (cd) (s. 7-9). 

I. Surmaczewski, konserwator, w artykule „Wielka włoska podróż Jana Paca (1597-1998)” 
opowiada o pielgrzymce białoruskiej kawalkady magnackiej do Wiecznego Miasta (zakończenie) 
(s. 10-13). 

G. Flikop-Świta, krytyk sztuki, w artykule „Ikony w domu Białorusinów” podejmuje refleksję 
nad regionalnymi i religijnymi cechami rozmieszczania ikon we wnętrzach chłopskich domostw 
(zakończenie) (s. 14-19). 

S. Czygryn w artykule „Pierwsi jezuici w Albertynie” opowiada o charakterystycznej działalności 
tych zakonników na Słonimszczyźnie (s. 20-25). 

A. Żłutka, doktor nauk filologicznych, w opracowaniu „Doktor Franciszek i doktor Luter…” 
przedstawia rozważania nad nieznanymi kartami działalności słynnego pierwszego drukarza (s. 26-35). 

D. Monicz, historyk sztuki, w artykule „Obraz Jana Damela z kościoła parafialnego w Nie-
świeżu…” pisze o trudnościach z atrybucją tego unikalnego dzieła, przechowywanego w Muzeum 
Sztuki Białorusi (s. 36-39). 

N. Usawa, krytyk sztuki, w eseju „Kościół w Wiszniewie na obrazie Mojżesza Ślapiana «Cisza» 
opowiada o prawie nieznanym Białorusinom artyście i jego twórczości (s. 40-43). 

A. Danilczyk, literaturoznawca i poetka, w wywiadzie „Mój duch złączy się ze śpiewającą dalą”, 
rozmawia ze znakomitą białoruską poetką R. Barawikową na temat jej duchowej tożsamości. 
Opublikowano także wiersze R. Barawikowej (s. 44-47). 

M. Skobła, poeta i znany badacz literatury, proponuje czytelnikom swój przekład sonetów 
klasyka literatury słowackiej P. Gwiezdasława, które istotnie odnoszą się do problemów współ-
czesnego świata (s. 48-50). 

L. Drańko-Majsiuk, poeta i eseista, publikuje fragment „Księgi Pamięci”, w którym nawiązuje 
do książki „Białoruskie gwiazdy” U. Ścieburaki. Umieszczono także wiersze zawarte w tej książce 
(s. 51-55). 

W rubryce „Debiut” wydrukowano wiersze Magdaleny Łajewskiej (s. 56-57). 

W dziale „Tłumaczenia” A. Danilczyk zachęca czytelników do przeczytania swojego przekładu 
opowiadania pt. „Cytryny z Sycylii” autorstwa Luigi Pirandello, włoskiego pisarza, laureata Nagrody 
Nobla (s. 58-63).   

SOMMARIO
Questo numero della rivista inizia con la pubblicazione della conversazione tra K. Lalko e il 

Vicario Generale dell’Arcidiocesi di Minsk e di Mahiliou ˘ il vescovo Aliaksandr Jašeu˘ski avvenuta in 
occasione del suo cinquantesimo annivesario (p. 2-6).

Sotto la rubrica Personalita` si pubblica il brano del libro “Un Papa esigente” scritto dal sacerdote 
e pubblicista polacco padre Robert Skrzypczak e tradotto da K. Lalko (la parte successiva) (p. 7-9).

Il restauratore I. Surmačeu˘ski nell’articolo “Il grande viaggio italiano di Jan Pac (1597–1598)” 
racconta la storia del pellegrinaggio alla Citta ` Eterna di una cavalcata di magnati bielorussi (si 
pubblica la parte finale) (p. 10-13).

La critica d’arte H. Flikop-Svita nell’articolo “Le icone nella casa dei bielorussi” parla delle 
caratteristiche regionali e confessionali connesse alla collocazione delle icone all’interno delle case 
contadine (si pubblica la parte finale) (p. 14-19). 

S. Čyhryn nell’articolo “I primi padri gesuiti ad Albertin” racconta dell’importante attivita ` dei 
frati nelle terre di Slonim (p. 20-25). 

Il Dottore di ricerca in Lettere A. Žlutka nello studio “Il Dottor Františak e il Dottor Lutero...” 
riflette sugli aspetti sconosciuti dell’attivita` del famoso primo tipografo (p. 26-35). 

Lo storico d’arte D. Monič nell’articolo “L’icona di Jan Damel della Chiesa cattolica di Niasviž” 
racconta delle difficolta` legate all’atribuzione di questa opera singolare, conservata presso il Museo 
Nazionale di Belle Arti di Belarus (p. 36-39).   

La critica d’arte N. Usava nel saggio «“La Chiesa cattolica di Višneva nel quadro di Majsej 
Sliapian “Il Silenzio”» racconta di un pittore quasi completamente sconosciuto ai bielorussi e delle 
sue opere (p. 40-43).

La studiosa di letteratura e poetessa A. Danilčyk parla con celebre poetessa bielorussa R. 
Baravikova dei suoi punti di riferimento spirituali nell’intervista “Il mio spirito si fonde con la lon-
tananza che canta”. In seguito si pubblicano anche le poesie di R. Baravikova (p. 44-47).

Il famoso studioso di letteratura e poeta M. Skobla offre ai lettori le sue traduzioni dei sonetti 
scritti dal classico della letteratura slovacca P. Hviezdoslav,  molto consoni ai problemi del mondo 
moderno (p. 48-50).

Il poeta e saggista L. Dranko-Maisjuk pubblica un brano del suo “Libro della memoria”, in cui 
riflette sul libro di U. Scieburaka “Le stelle bielorusse”. Sono pubblicate anche alcune poesie di 
questo libro (p. 51-55).

Nella rubrica Esordio sono pubblicate le poesie di Mahdalena Lajeu˘skaja (p. 56-57).

Nella rubrica Traduzioni A. Danilčyk propone ai lettori la sua traduzione del racconto “Lumie di 
Sicilia” dello scrittore italiano insignito del Premio Nobel Luigi Pirandello (p. 58-63).



Па просьбе Найдастойнейшага Алега Буткевіча, Біскупа Віцебскага, прадстаўленай у лісце 
ад 22 лістапада 2023 года з хадайніцтвамі і пажаданнямі духавенства і вернікаў, 

Дыкастэрыя Божага Культу і Дысцыпліны Сакрамэнтаў на моцы асаблівых паўнамоцтваў, 
дадзеных ёй Найвышэйшым Пантыфікам Францішкам, санктуарыю ў горадзе Браслаў, 

прысвечанаму Богу ў гонар Нараджэння Найсвяцейшай Панны Марыі, ахвотна надае тытул 
і годнасць малой базылікі з усімі правамі і наступствамі, а таксама літургічнымі прывілеямі, 
якія змяшчаюцца ў Дэкрэце De Titulo Basilicæ Minoris, апублікаваным 9 лістапада 1989 года.

Усе іншыя супярэчныя пастановы не маюць моцы.

З сядзібы Дыкастэрыі Божага Культу і Дысцыпліны Сакрамэнтаў, 23 мая 2024 года,

 Кардынал Артур Рошэ
Прэфект

 Віторыё Франчэско Віёла ОFМ
Арцыбіскуп Сакратар

Творы Майсея Сляпяна 

«Вуліца ў Вільні». Папера, аловак. 
Малюнак з часопіса «Солнце России». 

1912 г., № 52.

«Званіца». Папера, аловак. 
Малюнак з часопіса «Солнце России». 

1912 г., № 52.

 «Цішыня» (касцёл у Вішневе), палатно, алей, 1923 г.
Нацыянальны мастацкі музей Рэспублікі Беларусь. 



Н
А

Ш
А

 В
Е

Р
А

 №
 3

 (
1

0
9

) 
2

0
2

4

№ 3 (109) 2024

Святая Канстанцыя. 
Палатно, алей. 186х92. Пасля 1825 г.

Нацыянальны мастацкі музей Рэспублікі Беларусь.


